
Государственный музей-памятник
«Исаакиевский собор»

Сборник статей по материалам 
Всероссийской научно-практической конференции

и Исторических чтений в Гдове

«СВЕТИЛЬНИК ВСЕСВЕТЛЫЙ 
ВО ГРАДЕ СВЯТАГО ПЕТРА 

ЯВИЛСЯ ЕСИ…»

К 100-летию духовного подвига священномученика  
Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского

Выпуск ХХХII

Санкт-Петербург
2024



УДК 271.2(082)
ББК 86.372.24я43
         С23

Печатается по решению Ученого совета
Государственного музея «Исаакиевский собор»

Редакционная коллегия:
Ю. В. Мудров (председатель, научный редактор),
А. В. Голованова, Н. Ю. Толмачева, Ю. С. Ушкова,

В. В. Хорина, Н. С. Кутейникова,
протоиерей Роман Ковальский

В сборник вошли материалы Всероссийской научно-практической конференции «Све-
тильник всесветлый во граде святаго Петра явился еси…» и одноименных Историчес
ких чтений в Гдове, приуроченных к 100‑летию духовного подвига священномученика 
Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского и начала изъятия церковных 
ценностей. Статьи посвящены трагическим страницам истории России и Русской пра-
вославной церкви, персоналиям и местам, неразрывно связанным с этими событиями.

Составители: А. В. Голованова, В. В. Хорина

Иллюстрации, опубликованные в сборнике, представлены и атрибутированы авто-
рами статей. В выписках из исторических источников сохранена авторская орфо-
графия и пунктуация.

«Светильник всесветлый во граде святаго Петра явился еси...». К 100-летию духовного  
подвига священномученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского : 
Кафедра Исаакиевского собора. Вып. ХХХII : сб. статей по материалам Всероссийской 
научно-практической конференции [27–28 сентября 2022 года], Исторических чтений 
в Гдове [22 июля 2022 года] / сост.: А. В. Голованова, В. В. Хорина. — Санкт-Петербург : 
Государственный музей «Исаакиевский собор», 2024. — 352 с. : цв. ил.
600 экз. — ISBN 978-5-907810-20-4

ISBN 978-907810-20-4� © Государственный музей «Исаакиевский собор», 2024

С23



Содержание

Бодрова Евгения Михайловна
На молитвенную память «Птичкам-певуньям».
О духовных чадах священномученика Серафима (Звездинского), 
сохранивших традиции церковного пения в Дмитрове  
для последующих поколений	�  9

Власникова Мария Александровна
Катаев Роман Сергеевич
Опыт музейной презентации темы «Петроградская кампания  
по изъятию церковных ценностей в 1922 году»	�  14

Галкин Александр Константинович
Священномученик Вениамин, митрополит  
Петроградский. Комментарии к биографии	�  18

Гольцов Никита Владимирович
К вопросу о происхождении заявлений и воззвания  
митрополита Вениамина (Казанского) в связи  
с изъятием церковных ценностей в 1922 году	�  32

Елкин Анатолий Викторович
«Реквием. Русь уходящая» П. Д. Корина: лики и судьбы� 41

Капралов Виталий, иерей
Архиепископ Венедикт (Плотников). 1872–1937 годы� 50

Клементьев Александр Константинович	
Пастырский съезд в Печерском Успенском монастыре  
летом 1930 года (епископ Иоанн Булин и Русское  
студенческое христианское движение в Эстонской республике)� 60

Корнилова Анна Владимировна
«Изгнанные правды ради»� 87

Котова Елена Николаевна
Начало архиерейского служения священномученика  
Павлина (Крошечкина): борьба с обновленческим расколом  
и участие в сборе средств для голодающих Поволжья в 1920‑е годы� 93



Крошкина Лидия Владимировна
Как писать о святых сегодня? Проблемы агиографии  
новых мучеников и исповедников� 105

Кузнецова Елена Васильевна
«Я живу на святой земле»	�  112

Кутейникова Нина Сергеевна
Образы новомучеников в работах иконописно-реставрационной  
мастерской св. Иоанна Дамаскина (проблемы и тенденции)	�  118

Любченко Ирина Владимировна
Преосвященный Корнилий — первый сибирский митрополит	�  129

Медвинский Дмитрий Юрьевич
Верный девизу рода (памяти Юрия Ивановича Колосова)	�  134

Михайленко Татьяна Вячеславовна
Иконография священномученика Вениамина.  
Опыт практической работы художников-иконописцев  
над созданием иконы святого. Икона как образ	�  145

Наконечная Анастасия Анатольевна
Митрополит Вениамин (Казанский)  
и православные братства Петрограда� 150

Нижегородцев Даниил Валерьевич
Архипастырское окормление Свято-Троицкого Зеленецкого  
мужского монастыря митрополитом Вениамином (Казанским)  
и жизнь обители в первые годы советской власти� 159

Николаева Людмила Игоревна
Обзор документов по теме «Изъятие церковных ценностей»  
на основе материалов Центрального государственного  
архива литературы и искусства Санкт-Петербурга� 166

Обозный Константин Петрович
Возрождение церковной жизни в Гдовском  
районе в 1941–1944 годы� 172

Пивоварова Надежда Валерьевна
Музеефикация собраний монастырских ризниц в 1920‑е годы.  
Деятельность Отдела охраны памятников искусства и старины  
и Русского музея по охране и реставрации памятников церковного  
искусства Северной области� 180



Сорокин Владимир, протоиерей
Карловская Екатерина Михайловна
Уроки Петроградского процесса� 189

Ходаковская Ольга Ивановна
Священномученик митрополит Петроградский  
Вениамин и судебный процесс 1922 года в экспозиции  
Музея истории Санкт-Петербургской епархии� 196

Хорина Вероника Владимировна
Изъятие церковных ценностей и «Петроградский процесс»  
в советской и эмигрантской периодике 1922 года� 201

Шкаровский Михаил Витальевич
Служение митрополита Петроградского  
и Гдовского Вениамина в годы Гражданской войны� 215

Шкаровский Михаил Витальевич
Сподвижник митрополита Вениамина  
священномученик архимандрит Сергий (Шеин)� 227

Белковская Валентина Михайловна
Алтарь Варшавского королевского замка в Государственном  
музее истории религии. Обретение истории	�  238

Герасимов Владимир Валентинович
Скульптуры Н. С. Пименова для малых иконостасов  
Исаакиевского собора. О дальнейшей судьбе  
и местонахождении авторских моделей	�  243

Панайотов Георги Христов
Иверская икона Божией Матери в ризнице (часовне-музее)
храма Воскресения Христова� 254

Толмачева Наталия Юрьевна
Парадная церковная утварь Исаакиевского собора� 262

Шаповалова Елена Витальевна
Тихвинская икона Божией Матери из Исаакиевского собора� 273





Дорогие друзья!

Первые слова тропаря священномученику Вениамину, митрополиту 
Петроградскому и Гдовскому, «Светильник всесветлый во граде святаго Петра 
явился еси…» послужили названием целому ряду памятных мероприятий 
Государственного музея-памятника «Исаакиевский собор». Мы не могли не 
вспомнить события столетней давности, связанные с изданием декрета об 
изъятии церковных ценностей и судебным процессом, по которому, кроме 
владыки Вениамина, было привлечено еще 86 человек, в том числе архиман-
дрит Сергий (Шеин), Юрий Новицкий и Иван Ковшаров.

12  августа 2022  года, в  канун столетия исполнения страшного при
говора, состоялось открытие выставки, которая позволила прикоснуться 
к свету праведной жизни и мученичества владыки Вениамина, единственно-
го избранного народом митрополита, против воли вовлеченного в полити-
ческие процессы; понять предпосылки случившегося и погрузиться в эпоху 
начала 1920‑х годов, став свидетелем поругания святынь и несправедливого 
суда. В инициированном ГМП «Исаакиевский собор» выставочном проекте 
приняли участие Государственный Русский музей, Государственный музей 
истории религии, Российский государственный исторический архив, Цен-
тральный государственный архив Санкт-Петербурга, Библиотека академии 
наук РАН, Научно-техническая библиотека ПГУПС.  Выставку также под-
держали: Музей истории Санкт-Петербургской епархии, Свято-Троицкая 
Александро-Невская лавра, Князь-Владимирский собор и собор Владимир-
ской иконы Божией Матери.

В память духовного подвига священномученика Вениамина музеем были 
организованы две конференции. Первая, в формате Исторических чтений, 
прошла в Гдове 22 июля 2022 года. Идея ее проведения возникла вполне оправ-
данно — владыка Вениамин был митрополитом не только Петроградским, 
но и Гдовским. Нашими соорганизаторами стали Гдовский музей истории 
края и Гдовское благочиние в лице иеромонаха Иннокентия (Селезнева). Он 
является настоятелем гдовского Свято-Державного Димитриевского собора, 
один из приделов которого освящен в честь священномученика Вениамина. 



Участниками Исторических чтений стали докладчики из Санкт-Петербурга, 
Пскова, Няндомы.

Завершила череду памятных мероприятий двухдневная Всероссий-
ская научно-практическая конференция, в которой приняли участие иссле-
дователи из Санкт-Петербурга, Москвы, Дмитрова, Твери, Архангельска, 
Мурманска, Тобольска. С приветственным словом к участникам конферен-
ции обратился ректор Санкт-Петербургской духовной академии, епископ 
Петергофский Силуан (Никитин) и председатель Комиссии по канонизации 
Санкт-Петербургской епархии, настоятель Князь-Владимирского собора 
в Санкт-Петербурге, кандидат богословия, заслуженный профессор Санкт-
Петербургской духовной академии Русской православной церкви протоиерей 
Владимир Сорокин.

Доклады, заявленные на обеих конференциях, представлены в настоя-
щем сборнике. В него также традиционно вошли и материалы исследований, 
посвященных храмам-памятникам нашего музея.

Ю. В. Мудров,  
директор Государственного  
музея «Исаакиевский собор»



9

Бодрова Евгения Михайловна

Бодрова Евгения Михайловна
Музей-заповедник «Дмитровский кремль»,

старший научный сотрудник отдела 
«Дом-музей сщмч. Серафима (Звездинского), епископа Дмитровского»

«На молитвенную память «Птичкам- певуньям».
О духовных чадах священномученика Серафима  

(Звездинского), сохранивших традиции церковного 
пения в Дмитрове для последующих поколений

«Вряд ли найдется много воспоминаний именно
о церковно- певческой жизни (если найдутся вообще), такие сведения  

надо вылавливать в общей ткани разных мемуаров…» 1

В 1920 году в живописный подмосковный город Дмитров приехал епи-
скоп Серафим (Звездинский) (ил. 1). Его служение Богу, Церкви и людям 
оставило добрую память о нем как о великом подвижнике благочестия, му-
дром и добром пастыре, талантливом проповеднике. После причисления его 
к лику святых в доме церковного причта, где он жил, в 2014 году был открыт 
«Дом-музей сщмч. Серафима (Звездинского), епископа Дмитровского» (ил. 2)  
с действующей домовой церковью Священномученика Серафима.

Священномученик Серафим (Звездинский) — один из самых ярких 
и талантливых проповедников XX века, «среброуст московский» 2, пламенный 
молитвенник, прозорливый старец. Он был епископом Дмитровским с 1920 по 
1928 год, но связи с Дмитровом и духовными чадами не терял до своей кончи-
ны — расстрела в Омске 26 августа 1937 года. И, где бы он ни был в ссылках, его 
служение укрепляло в людях веру в Бога. Он как ангел- серафим воспламенял 
в людях любовь к Богу, Его слову и литургии. Многим известны проповеди 
владыки Серафима «Хлеб небесный» 3 о Божественной литургии, которые 
недавно были переведены на японский язык. В Дмитрове живут потомки его 
духовных последователей, и память о небесном покровителе Дмитрова жива.

1 Рахманова М. П. «Церковь жила, а значит — пела»: Русское православное церковное пение в со-
ветские годы // Православие и современность. Декабрь 2009 — Февраль 2010, № 14 (30). С. 101–106.
2 Все вы в сердце моем. Жизнеописание и духовное наследие священномученика Серафима, 
епископа Дмитровского / Православный Свято- Тихоновский Богословский институт; гл. ред. про-
тоиерей В. Воробьев; сост.: И. Г. Менькова. М. : Издательство ПСТБИ, 2001. С. 33.
3 Серафим (Звездинский), сщмч. Хлеб Небесный. Проповеди о  Божественной Литургии.  
М. : УКИНО «Духовное преображение», 2014. 128 с.

УДК 272
+257



10

Кафедра Исаакиевского собора

У епископа Дмитровского было много духовных чад. Среди них при-
няли монашеский постриг: Екатерина Павловна Анурова — учительница 
гимназии для девочек в Дмитрове, Анна Сергеевна Патрикеева — схимо-
нахиня Иоанна, разделившая путь ссылок и лагерей с владыкой с 1923 по 
1937 год, и Параскева Феодоровна Матиешина — преподобноисповедница 
Параскева (ил. 3).

В 2021 году отмечалось двадцатилетие обретения мощей преподобно-
исповедницы Параскевы (Матиешиной), духовной дочери владыки Сера-
фима (Звездинского), создательницы и руководительницы детского цер-
ковного хора в Казанской церкви города Дмитрова и духовной матери для 
многих людей, прибегающих к ее молитвенной помощи и духовному совету. 
Хочется отметить, что преподобноисповедница Параскева — единственная 
на иконе новомучеников и исповедников Дмитровских, чьи мощи ныне 
обретены (ил. 4).

Параскева родилась в 1890 году на Западной Украине. Когда ей было 8 лет, 
умерла ее мама, а затем и любимый дедушка, который выучил ее читать по 
Библии. Параскева уже в подростковом возрасте задумывалась о монашестве, 
совершала паломнические поездки и молила Бога указать ей путь. Однажды во 
сне она увидела икону Богородицы с надписью: «В этом монастыре ты будешь 
жить». Этим монастырем оказался Турковицкий Покровский женский мона-
стырь, который славился чудотворной иконой Божией Матери «Турковицкая». 
В 1912 году Параскева стала послушницей этого монастыря и вместе с ним 
в годы Первой мировой вой ны была эвакуирована в Москву, а затем в Дмитров 4.

В 1918 году прихожанин Казанской церкви Сергей Анисимов попро-
сил Параскеву учить своих детей пению и чтению. Параскева согласилась, 
и вскоре был создан детский церковный хор, который 11 сентября 1919 года 
спел первую литургию. И пели ученицы до 80-х годов XX века! (ил. 5–6) 
Владыка Серафим одобрил дело, начатое Параскевой, она стала его духов-
ной дочерью, и в 1921 году он постриг ее в монахини и по древнему чину 
в диакониссы на алтарное служение, не переменив имени. Он определил 
ее в Спасо- Влахернский монастырь села Деденево Дмитровского уезда. Но 
по просьбе крестьян и резолюции владыки Серафима инокиня Параскева 
продолжила занятия с хором, проживая недалеко от Казанской церкви 
в Подлипичье.

4 Преподобноисповедница Параскева (Матиешина). Житие. Письма. М. : Изд-во ПСТГУ, 2015. 
С. 18.



11

Бодрова Евгения Михайловна

Весной 1922 года началось изъятие церковных ценностей из храмов по 
всей стране. А в декабре владыка был вызван на Лубянку, арестован и за-
ключен в Бутырскую тюрьму, через несколько месяцев отправлен в ссылку 
в Зырянский край. В 1923 году, находясь в ссылке, епископ Серафим пишет: 
«Мир тебе, родная моя дочь Параскева. Подлипическому хору с регентшей 
благословение и спасительный привет…» 5.

В 1931 году Параскеву арестовали у стен Казанской церкви. Вина —  
монашество. Вынесли приговор: ссылка в Казахстан на 5 лет 6. Несмотря на 
все трудности и тяготы жизни, Параскева никогда не предавалась мирской 
печали. Великую Отечественную вой ну и голод Параскева пережила в Астра-
хани, была близка к смерти от болезни легких и сподобилась видения святых 
апостолов Петра и Павла. Петр, подавая ключи, сказал: «Ты еще будешь этими 
ключами отворять церковные двери…». Болезнь отступила, и после вой ны 
Параскева отправилась в Дмитров. Сбылось ее видение: она снова трудилась 
в Казанской церкви. Но недолго: 4 декабря 1953 года, в болезни, отошла к Богу 
в праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы. Она была причислена 
к лику новомучеников и исповедников Российских определением Священ-
ного Синода Русской Православной Церкви от 27 декабря 2000 года. Память 
Параскевы чтят 5 декабря (22 ноября по ст. ст.), в Соборе Московских святых 
и Соборе новомучеников и исповедников Церкви Русской.

11 сентября 2001 года милостию Божией были обретены святые мощи 
преподобноисповедницы Параскевы, которые в настоящее время находятся 
в Спасо- Влахернском монастыре поселка Деденево. А в Борисоглебском муж-
ском монастыре города Дмитрова хранится ребро святой Параскевы в дере-
вянном гробе, в котором она была похоронена. Частица святых мощей есть 
и в иконе преподобноисповедницы Параскевы в Казанской церкви на Подли-
пичье, а также в Турковицком монастыре в Польше. Благодаря архиепископу 
Люблинскому и Холмскому Авелю с 28 августа 2008 года женский монастырь 
в Турковицах возрожден. В 2010 году архиепископ посетил Дмитровскую 
землю и возрожденный Спасо- Влахернский монастырь и увез в Турковицы 
частицу мощей преподобноисповедницы Параскевы.

Каким образом музей сохраняет память и возрождает традиции? К сто-
летию создания детского хора в Казанской церкви в 2019 году по инициативе 

5 Преподобноисповедница Параскева (Матиешина). Житие. Письма. С. 119.
6 Там же. С. 28.



12

Кафедра Исаакиевского собора

Музея-заповедника «Дмитровский кремль» 7 и благословению протоиерея Афа-
насия Чорногуза, благочинного Дмитровского церковного округа, был устроен 
Первый детский фестиваль духовной музыки «Птички- певуньи» (ил. 7).

В 2021 году к двадцатилетию обретения мощей начался сбор информа-
ции и подготовка выставки «История хора “Птички- певуньи”. Сохранение 
традиции» (ил. 8). К выставке был собран и подготовлен краеведческий ма-
териал о церковных хорах и певчих из храмов Дмитрова по воспоминаниям 
Е. Б. Вашкевич, И. Н. Сучковой, О. Н. Рыжковой, З. М. Лапиной, М. С. Спири-
доновой из Успенского кафедрального собора, Казанской и Введенской церк-
вей. Эта информация, предметы и фотографии из фондов МЗДК и частных 
коллекций были впервые представлены широкой публике. От настоятеля 
Казанской церкви протоиерея Владимира (Попкова) в дар музею поступил 
церковно- певческий сборник с надписью: «собственность Параскевы Мати-
ешиной» (ил. 9).

В 2021 году при поддержке благочинного Дмитровского церковного 
округа протоиерея Афанасия Чорногуза на базе музея был создан детский 
хор «Птички- певуньи». Дети учатся церковному пению, возрождая дело 
матушки Параскевы, а слова владыки Серафима под рисунком Казанской 
церкви: «На молитвенную память “птичкам- певуньям”» (ил. 10) обрета-
ют новый смысл. Сотрудники музея, глядя на рисунок, были уверены, что 
«птички- певуньи» — ласковое обращение к церковному хору. Однако, по 
словам регента Казанской церкви М. С. Спиридоновой, девочек из хора на-
зывали «бирловскими», потому как первые ученицы были из деревни Бир-
лово. Там же проходили спевки и репетиции хора, а в доме своей ученицы 
Александры Сулимы жила до своей кончины сама Параскева. В то же время 
в одном из писем хору владыка Серафим называл его «подлипическим». 
Как бы там ни было, подпись под рисунком стала пророческой и симво-
личной. Сейчас «Птичками- певуньями» называют хор матушки Параске-
вы, фестиваль духовной музыки и детский хор на базе Дома-музея сщмч. 
Серафима (Звездинского), епископа Дмитровского. Кроме хора матушки 
Параскевы в Казанской церкви, другие духовные чада владыки, певчие 
и регенты сохраняли традиции церковного пения в храмах Дмитрова, кото-
рые не закрывались в советские годы. Их тоже можно назвать «птичками- 
певуньями». По возвращении Параскевы после вой ны в Дмитрове было два 
хора: одним она руководила сама, другим — Петр Глухов, регент Казанской  

7 Музей-заповедник «Дмитровский кремль» — далее МЗДК.



13

Бодрова Евгения Михайловна

церкви с 1940-х годов. Евгения Борисовна Вашкевич — потомственный регент  
Введенской церкви (ил. 11–12). Отец и мать Евгении Борисовны, духовные чада 
владыки Серафима, пели еще в отрочестве и юности в Успенском соборе Дми-
трова. С 1956 года на протяжении 58 лет семья Вашкевичей сохраняла во Вве-
денской церкви традиции церковного пения и передала их новому поколению.  
Евгения Борисовна воспитала достойных певчих и регентов-самоучек, которые 
поддерживают традиции церковного пения в Дмитрове в наши дни.

В настоящее время был собран уникальный краеведческий материал 
и готовится к изданию книга «На молитвенную память «Птичкам- певуньям».

Библиография

1. Все вы в сердце моем. Жизнеописание и духовное наследие священномученика 
Серафима, епископа Дмитровского / Православный Свято- Тихоновский 
Богословский институт; гл. ред. протоиерей В. Воробьев; сост. И. Г. Менькова. М. : 
Издательство ПСТБИ, 2001. 608 с.
2. Меркулова Л. К. Спасо- Влахернский женский монастырь. М. : Экон- Информ,  
2005. 80 с.
3. Преподобноисповедница Параскева (Матиешина). Житие. Письма. М. : 
Издательство ПСТГУ, 2015. 148 с.
4. Пятилетова И. В. Введенский храм в Дмитрове. М. : Берега, 2019. 331 с.
5. Рахманова М. П. «Церковь жила, а значит — пела»: Русское православное церковное 
пение в советские годы // Православие и современность. Декабрь 2009 — Февраль 
2010. № 14 (30). С. 101–106.
6. Храм в честь Казанской иконы Пресвятой Богородицы в Подлипичье в Дмитрове. 
История храма и прихода XVI–XXI вв. Издание прихода храма Казанской иконы 
Божией Матери в Подлипичье. Дмитров : Изд. дом «Вести», 2005. 143 с.



14

Кафедра Исаакиевского собора

 Власникова Мария Александровна
Древлехранилище Александро- Невской лавры, 

научный сотрудник, Санкт- Петербургский 
государственный университет, доцент,

кандидат культурологии
Катаев Роман Сергеевич

Древлехранилище Александро- Невской лавры, хранитель

Опыт музейной презентации темы
«Петроградская кампания по изъятию церковных 

ценностей в 1922 году»

Столетие кампании по изъятию церковных ценностей было отмечено 
в музее Александро- Невской лавры выставочным проектом «100-летие под-
вига священномученика Вениамина, митрополита Петроградского и с ним 
пострадавших в ходе кампании по изъятию церковных ценностей», который 
реализовывался в течение всего 2022 года на различных площадках нашего 
города совместно с другими учреждениями культуры.

Музейная презентация указанной темы в Древлехранилище имеет опре-
деленное преемство, начиная с первой выставки «Non licet vos esse. Не долж-
но вам быть!», положившей начало музею Лавры в 2013 году. В постоянной 
экспозиции Древлехранилища, открытой в 2017 году, был устроен специаль-
ный раздел, посвященный изъятию церковных ценностей. В последующее 
время сбор артефактов и исторических сведений о священноархимандрите 
Александро- Невской лавры митрополите Петроградском и Гдовском Вени-
амине (Казанском) и юрисконсульте Александро- Невской лавры Иване Ми-
хайловиче Ковшарове входил в направление деятельности музея, связанное 
с сохранением памяти о лаврских святых.

Временная выставка, запланированная к открытию в Древлехранилище 
26 октября 2022 года, в день памяти небесного покровителя священномученика 
митрополита Вениамина — мученика Вениамина диакона — имеет своей целью 
актуализацию и популяризацию одного из аспектов церковной культурной 
традиции почитания новомучеников Русской Православной Церкви, а также 
осмысление церковно- государственных отношений в 20-е годы прошлого 
века. Кроме того, открытие выставки предваряла исследовательская работа, 
направленная на выявление и систематизацию корпуса источников по истории 
Александро- Невской лавры в указанный период.

УДК 069.5
+069.9



15

Власникова Мария Александровна, Катаев Роман Сергеевич

Связанный с темой выставки комплекс музейных предметов и архивных 
документов, находящийся в Древлехранилище, составил основу проектиру-
емой экспозиции. Он включил в себя документы личного происхождения, 
фотографии, предметы иконописи и масляной живописи, предметы церковной 
утвари, мемориальные предметы, в частности облачения, книги и брошюры, 
а также предметы, утратившие сведения о личной принадлежности, которые 
составили инсталляцию «Облачение митрополита». Также на выставке были 
представлены переданные на временное хранение предметы и документы из 
Музея истории Санкт- Петербургской епархии и из личного архива семьи 
Ивановских. Часть экспозиции составлена из копийных материалов с целью 
информационной поддержки аутентичных предметов и усиления аттрактив-
ности экспозиции в целом.

Концептуальное решение проекта составлено из следующих блоков:
1. Ход и география Петроградской кампании по изъятию церковных   

          ценностей.
2. Судебный процесс и личности его участников.
3. Судьба изъятых ценностей.
4. Историческое значение кампании. Реабилитация и прославление.
Первый блок рассказывает о причинах, ходе, действующих лицах кам-

пании, а также о некоторых храмах, в которых было совершено изъятие цен-
ностей. В раскрытии темы используются материалы из источников, основной 
массив которых хранится в Центральном государственном архиве Санкт- 
Петербурга.

Второй, центральный блок, основан на разнообразных предметах, име-
ющих мемориальное значение и относящихся к митрополиту Вениамину, 
митрополиту Григорию (Чукову), протоиерею Михаилу Чельцову, протоиерею 
Леониду Богоявленскому, протоиерею Василию Акимову, композитору Сергею 
Михайловичу Ляпунову и другим участникам судебного процесса. В данном 
блоке также демонстрируются неопубликованные документы из следственно-
го дела «О противодействии изъятию церковных ценностей» 1, хранящегося 
в Архиве Управления Федеральной службы безопасности по Санкт- Петербургу 
и Ленинградской области. У авторов проекта была возможность комплексно 
использовать архивный документ, состоящий из 27 томов и предоставлен-
ный Комиссией по канонизации Санкт- Петербургской епархии. Еще один  

1 Дело о противодействии изъятию церковных ценностей // Архив УФСБ по Санкт- Петербургу 
и Ленинградской области. П-89305.



16

Кафедра Исаакиевского собора

уникальный документ — копия партитуры, написанной С. М. Ляпуновым 
в зале суда, на слова молитвы «Богородице Дево, радуйся». Данный блок стал 
наиболее подкрепленным в предметном отношении. Его дополнила виртуаль-
ная выставка, подготовленная Князь- Владимирским собором о настоятеле 
храма протоиерее Михаиле Союзове 2.

В ходе изыскательских работ в Российском государственном архиве ки-
нофотодокументов (РГАКФД) были обнаружены уникальные видеоматериалы 
столетней давности, документирующие изъятие раки из Александро- Невской 
лавры 3. Эти видеозаписи, а также фотографии и документы, рассказывающие 
о выставке изъятых предметов, открытой в Эрмитаже в 1922 году, составили 
третий тематический блок.

Четвертый блок содержит различные сведения о сохранении памяти 
пострадавших в результате судебного процесса 1922 года священномученика 
митрополита Вениамина, преподобномученика архимандрита Сергия (Шеина), 
мучеников Иоанна Ковшарова и Юрия Новицкого, начиная с первых лет после 
суда и заканчивая канонизацией в 1992 году и сегодняшними днями. Ярким 
акцентом этого блока стала картина современного челябинского художника 
В. В. Качалова «Год 1922», написанная в 2011 году.

Художественное решение временной экспозиции основано на включе-
нии ее в пространство экспозиции постоянной, что позволило рационально 
использовать имеющееся пространство и создать дополнительные смысловые 
переклички. Так, в частности, в пространство выставки гармонично вписались 
тематический комплекс постоянной экспозиции «Тюремная камера», а также 
инсталляция «Изъятые ценности». Основой проектируемой выставки стали 
инсталляция «Облачение митрополита», тематические комплексы «Судебный 
процесс», «Выставка изъятых ценностей», «Прославление», созданные клас-
сическими музейными средствами с применением мультимедийных и инте-
рактивных элементов.

Апробация выставочного проекта прошла на трех городских площад-
ках. В феврале 2022 года Древлехранилище предоставило выявленные пред-
меты на выставку «Приговор: быть святыми петроградским мученикам…»,  

2 К 100-летию Петроградского процесса 1922 года: Настоятель Князь- Владимирского собора 
священноисповедник Михаил Союзов // Князь- Владимирский собор: официальный сайт. 2022. 
URL: http://vladimirskysobor-expo.ru/2022/souzov/ (дата обращения: 19.10.2022).
3 Вскрытие мощей Александра Невского в Петрограде (к/л). 1917 // РГАКФД. № 12717; Вскрытие 
мощей в Александро- Невской лавре. 1921 // РГАКФД. №  26; Осмотр остатков мощей св. князя 
Александра высшим духовенством в Александро- Невской лавре (к/л). 1917 // РГАКФД. № 1672.



17

проходившую в  Музее истории Санкт- Петербургской епархии. В  июле 
в музейно- выставочном комплексе «Россия — моя история» прошла совместная 
выставка «К 100-летию кампании по изъятию церковных ценностей и Петро-
градского процесса против православного духовенства», а 13 августа, в день 
памяти священномученика Вениамина и с ним пострадавших, в Большом зале 
Санкт- Петербургской филармонии, где проходил судебный процесс столетие 
назад, Древлехранилище совместно с Музеем истории Санкт- Петербургской 
епархии реализовало однодневную выставку, приуроченную к премьере ора-
тории «Страдалец до Голгофы» композитора Михаила Малевича.

Выставка в музее Александро- Невской лавры аккумулирует большую 
исследовательскую работу, используя опыт прошедших мероприятий. Участ-
никами выставки стали: Комиссия по канонизации Санкт- Петербургской 
епархии, Архивный комитет Санкт- Петербурга, Архив Санкт- Петербургской 
епархии, Музей истории Санкт- Петербургской епархии, Центральный госу-
дарственный архив Санкт- Петербурга, Центральный государственный архив 
кинофотофонодокументов Санкт- Петербурга, Центральный государственный 
архив литературы и искусства Санкт- Петербурга, Российская государствен-
ная библиотека, Российский государственный архив кинофотодокументов, 
Ленинградский областной государственный архив в городе Выборг, Князь- 
Владимирский собор, семья Ивановских.

Библиография
Архивные материалы:
1. Вскрытие мощей Александра Невского в Петрограде (к/л). 1917 // РГАКФД. № 12717.
2. Вскрытие мощей в Александро- Невской лавре. 1921 // РГАКФД. № 26.
3. Осмотр остатков мощей св. князя Александра высшим духовенством 
в Александро- Невской лавре (к/л). 1917 // РГАКФД. № 1672.
4. Дело о противодействии изъятию церковных ценностей // Архив УФСБ  
по Санкт- Петербургу и Ленинградской области. П-89305.
5. Отдел рукописей Российской национальной библиотеки (ОР РНБ).  
Ф. 451. Ед. хр. 229.

Власникова Мария Александровна, Катаев Роман Сергеевич



18

Кафедра Исаакиевского собора

Галкин Александр Константинович
независимый исследователь, кандидат биологических наук

Санкт- Петербург

Священномученик Вениамин, митрополит 
Петроградский. Комментарии к биографии

7 сентября 1892 года, когда 19-летний Василий Казанский, будущий 
священномученик Вениамин, митрополит Петроградский и Гдовский, при-
ступил в Петрозаводске к учебе в выпускном классе семинарии, скончался 
митрополит Новгородский, Санкт- Петербургский и Финляндский Исидор 
(Никольский). Столичная (Санкт- Петербургская) епархия была введена в гра-
ницы губернии. Ее новому митрополиту, Палладию (Раеву), присвоили титул 
«Санкт- Петербургский и Ладожский», что повлекло замену титула викарного 
епископа Ладожского — его переименовали в Гдовского. Этот титул, по само-
му маленькому уездному городу (по переписи 1897 года в Гдове жило всего 
2106 человек, тогда как в Новой Ладоге — 3927 человек) 1, получил епископ 
Николай (Налимов) — через 22 года епископ Вениамин будет участвовать 
в его погребении в Александро- Невской лавре.

Остальные епископы Гдовские переживут митрополита- священно-
мученика. Из них старейший, Назарий (Кириллов), в  революционном 
1917 году, когда Вениамин (Казанский) будет триумфально избран на Пе-
троградскую кафедру, «уйдет в отпуск», а вскоре получит и увольнение на 
покой с Херсоно- Одесской кафедры. Вениамин (Муратовский) в 1922 году 
уклонится в обновленчество, Константин (Булычев) в конце 1925 года — 
в так называемый григорианский раскол, а Кирилл (Смирнов) станет самым 
бескомпромиссным обличителем в узурпации власти митрополита Сергия 
(Страгородского) — главы «легализованной» в 1927 году Московской патри-
архии, и будет запрещен им в священнослужении в 1930 году. Однако через 
63 года после убийства большевиками владыки Кирилла патриархия объявила 
его священномучеником.

Епископ Вениамин занимал Гдовскую кафедру заметно дольше сво-
их предшественников — полных 7 лет. Он неоднократно посещал приходы  
уезда, служил в гдовском Дмитриевском соборе, в октябре 1912 освятил храм 

1 Первая всеобщая перепись Российской империи 1897 г. XXXVII. С.- Петербургская губерния / 
под ред. Н. А. Тройницкого. СПб. : Издание Центрального статистич. комитета м-ва внутр. дел, 
1903. С. IV.

УДК 253
+322; 272



19

Галкин Александр Константинович

в селе Гвоздно после его реконструкции по проекту епархиального архитектора 
А. П. Аплаксина. Его заботами церковная школа в Гдовском уезде заняла в 1910-х 
годах доминирующее положение. В 1913–1917 годах в одном из духовных цен-
тров уезда, храме села Озеры, священствовал младший брат святителя Григорий 
Казанский. В 1916 году епископ Вениамин возглавил в этом храме службы на 
день памяти местного святого — Илариона Гдовского (20–21 октября).

Вслед за избранием на Петроградскую кафедру в мае 1917 года, по хо-
датайству гдовских депутатов чрезвычайного епархиального собора, титул 
епархиального архиерея был изменен с «Петроградского и Ладожского» на 
«Петроградский и Гдовский». Это беспрецедентное событие ярко свидетель-
ствует о той народной любви, которую святитель Вениамин снискал на Гдов-
ской земле 2.

Двадцатью четырьмя годами ранее выпускник Олонецкой семинарии Ва-
силий Казанский прибыл в Санкт- Петербург поступать в духовную академию. 
Экзамены прошли не совсем гладко: он получил за сочинение 2 ¼, но все-таки 
был принят. Из-за ремонта здания академии занятия начались с опозданием 
на две недели. Вскоре после их начала, 24 октября 1893 года, в Троицком со-
боре Александро- Невской лавры в Новгородские викарии был хиротонисан 
архимандрит Назарий (Кириллов); в тот же день в Саратове скончался мест-
ный архипастырь — Авраамий (Летницкий). Вслед за этим на глазах студента- 
первокурсника развернулась настоящая церковная интрига. Епископ Назарий, 
очевидно, обратил на себя внимание первоприсутствующего члена Святейшего 
Синода и столичного митрополита Палладия (Раева), и тот не отпустил его 
в Новгород, оставив при себе. Для этого срочно освободили Гдовскую кафедру 
путем перевода в Саратов епископа Гдовского Николая (Налимова). А на ка-
федре Новгородского викария вместо епископа Назария неожиданно для себя 
18 декабря 1893 года очутился известный византинист Арсений (Иващенко). 
На седьмом десятке лет он принял предложение стать викарным епископом 
подмосковной Тульской епархии при открытии в ней 4 мая 1893 года первого 
в ее истории Каширского викариатства и за полгода уже успел освоиться на 
месте. Епископ Гдовский Назарий в течение четырех лет (совпавших с периодом 
обучения будущего Петроградского архипастыря- мученика в академии) будет 
почти постоянным участником митрополичьих служений.

2 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. Жизнеописание священномучени-
ка Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. СПб. : Блокадный храм, 2006. С. 99, 
111–113, 124, 152.



20

Кафедра Исаакиевского собора

В митрополиты на столичную кафедру Палладий (Раев) был рекомен-
дован императору Александру  III обер-прокурором Святейшего Синода  
К. П. Победоносцевым на безальтернативной основе: «Сколько ни рассуждал 
я между всеми лицами, могу остановиться лишь на… преосв[ященном] Палла-
дии. Думаю, что с ним дела пошли бы лучше, нежели с кем-либо из остальных. 
Он человек разумный, доступный рассуждению и совету, ласковый и приятный 
в обращении, энергичный и подвижный» 3. Однако уже через два года после 
перевода в Санкт- Петербург здоровье митрополита заметно пошатнулось. 
В частном письме в сентябре 1894 года тот же Победоносцев сетовал: «Он раз-
рушается и телесно и умственно, что ставит нас в величайшее затруднение» 4. 
К тому же, по наблюдению современников, оказалось, что митрополиту «ничего 
не стоит сегодня пообещать, а завтра отступиться от обещания» 5.

Тем не менее, за годы управления митрополитом Палладием столичной 
епархией (1892–1898) в ней свершилось много важных событий. Некоторые 
из начинаний, восходящих к тому времени, впоследствии поддерживал 
и развивал епископ Гдовский и митрополит Петроградский Вениамин (Ка-
занский). В эти годы начал издаваться епархиальный печатный орган, был 
основан свечной завод и учреждена должность епархиального наблюдателя 
церковно- приходских школ. В столице открылся эстонский приход, насто-
ятелем которого митрополит назначил выпускника Санкт- Петербургской 
духовной академии П. П. Кульбуша (будущий епископ Ревельский Платон, 
чью хиротонию возглавил митрополит Вениамин). Выросло число церк-
вей Общества распространения религиозно- нравственного просвещения.  
8 ноября 1893 года митрополит Палладий освятил его «коренной» Тро-
ицкий храм на Стремянной улице, отстроенный в камне. При Воскресен-
ской церкви Общества у Варшавского вокзала в 1898 году начало работать 
Александро- Невское братство трезвости, куда в первые же дни записался 
151 человек. Отличался митрополит и терпимостью к представителям ино-
славия — он с любовью принимал инославное духовенство.

Среди впечатлений, какие «столица наша чудная» произвела на юного 
студента- олончанина с первых месяцев его пребывания в ней, отметим два. 
Во-первых, резкий контраст полных внешнего блеска, «обстановочных», бого-
служений митрополита Палладия («при пышной обстановке — сует ливость, 

3 Письма Победоносцева к Александру III : в 2 т. М. : Новая Москва, 1926. Т. II. С. 265.
4 Письма К. П. Победоносцева преосвященному Иллариону, архиепископу Полтавскому // Русский 
архив. 1916. № 1–3. С. 167.
5 Львов А. Н. «Князья церкви» (Из дневника А. Н. Львова) // Красный архив. 1930. Т. 40. С. 119.



21

Галкин Александр Константинович

беготня, разговоры») и одухотворенной молитвенности и назидательности 
служб епископа Олонецкого и Петрозаводского Павла (Доброхотова) 6. Во-вто-
рых, удаление из академии в конце 1893 года ее ректора — архимандрита 
Бориса (Плотникова). Это была месть митрополита (сразу после смерти ко-
торого отец Борис вновь стал ректором) за поддержку протеста студентов, 
добившихся ранее через К. П. Победоносцева отставки инспектора академии 
архимандрита Исидора (Колоколова) — любимца митрополита Палладия. 
Студенты очень тепло провожали отца Бориса и в день его отъезда явочным 
порядком отменили лекции, уйдя на вокзал.

В начале III курса Василий Казанский по давнему и глубокому зову 
своего сердца принимает монашество. Постриг был совершен за всенощной 
14 октября 1895 года в академическом храме в присутствии архиепископа Фин-
ляндского и Выборгского Антония (Вадковского), бывшего в 1887–1892 годах 
ректором академии. В службе участвовал смотритель Александро- Невского 
духовного училища иеромонах Константин (Булычев), будущий епископ 
Самарский. В 1904–1905 годах архимандрит Вениамин будет его ближайшим 
соработником в Самаре.

Возглавив академию, епископ Антоний, чуткий к требованиям жизни, 
инициировал привлечение ее студентов к работе в Обществе распространения 
религиозно- нравственного просвещения, что открыло новую страницу в жиз-
ни как Общества, так и самой академии. Многие юноши с увлечением пошли 
на рабочие окраины Петербурга разъяснять их обитателям высокий смысл 
православной веры, укреплять их в стремлении к светлым евангельским идеа-
лам и отвращать от пороков и заблуждений. (Студенты трех других академий 
России подобной практики не имели). После ухода епископа Антония с поста 
ректора академия не утратила заложенные им традиции: ректоры- епископы 
в 1893–1898 годах возглавляли ее «по совместительству», а ближайшее руко-
водство осуществлял инспектор профессор Н. В. Покровский.

К внебогослужебной проповеднической деятельности Василий Казан-
ский приступил с первого курса, и она стала для него очень важной школой. 
В студенческие годы он близко познакомился с простым народом «царству-
ющего града», в котором ему позднее предстояло послужить викарным епи-
скопом, а вслед за падением монархии взойти, в том числе и по его избранию, 
на митрополичью кафедру.

6 Сорокин В., прот. Исповедник. Церковно- просветительская деятельность митрополита Григория 
(Чукова). СПб. : Князь- Владимирский собор, 2005. С. 32–34, 63.



22

Кафедра Исаакиевского собора

Заметим, что в те же 1890-е годы в городе начинали свою пропаганду 
среди рабочих русские марксисты (многие из них — будущие большевики). 
Их имена отражены даже в топонимике. Не курьез ли, что улица в Невском 
районе, где находится подворье Задне- Никифоровской пустыни, в церкви 
которого, еще деревянной, вел беседы иеромонах Вениамин, с 1964 года носит 
имя Н. К. Крупской ?7

Первый ректор Василия Казанского, архимандрит Борис (Плотников), 
при вступлении в должность подчеркнул: «Академия должна быть рассад-
ником общественных деятелей, сильных убеждением в высоте и святости 
того дела, которому они будут служить, устойчивых в борьбе со злом, про-
никнутых любовью к людям, способных быть не только учителями, но и дей-
ствительными духовными врачами народа, для которых жизнь была бы 
поприщем неустанного труда, посвященного не достижению собственного 
только благополучия, а, главным образом, благу церкви, общества и народа» 8.

Этот завет воплощал в жизнь митрополит Вениамин всем своим слу-
жением как по духовно- учебному ведомству, так и на епископской кафедре. 
Для него образец «духовно- просветительной деятельности среди народа на 
началах учения Христова» являли два великих русских епископа- труженика — 
Пермский Стефан (XIV век) и Камчатский Иннокентий (Вениаминов), впо-
следствии митрополит Московский (XIX век) 9. Такой выбор может показаться 
несколько странным: оба они несли свой подвиг, в отличие от митрополита 
Вениамина, среди далеких от мировой цивилизации племен почти за грани-
цами России своего времени. Но, как заметил Н. С. Лесков (и эту его фразу на 
рубеже XX–XXI веков часто повторял патриарх Алексий (Ридигер)): «Россия 
крещена, но не просвещена». На первый план в начале ХХ века выходила 
«внутренняя миссия».

Следует подчеркнуть, что митрополит- священномученик рассматри-
вал себя как представителя «Петроградской школы», противопоставляя 
ей школу митрополита Антония (Храповицкого)10. Очевидно, создание 
«Петро град ской школы» он ставил в заслугу владыки Антония (Вадковско-

7 Горбачевич К. С., Хабло Е. П. Почему так названы? О происхождении названий улиц, площадей, 
островов, рек и мостов в Ленинграде. Л. : Лениздат, 1967. С. 165.
8 Вступление в должность нового ректора академии [Речь архимандрита Бориса, 6 ноября 1892] 
// Церковный вестник. 1892. № 46. С. 731.
9 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа… С. 56.
10 Письма священномученика Вениамина, митрополита Петроградcкого, святителю Тихону, патри-
арху Московскому и всея России / подготовка текста, вводная статья и комментарии: И. Н. Смоля-
кова // Вестник ПСТГУ II : История. История Русской православной церкви. 2014. Вып. 6. С. 137.



23

Галкин Александр Константинович

го). Назначенный 25 декабря 1898 года на Санкт- Петербургскую кафедру, 
митрополит Антоний (Вадковский) включил отца Вениамина (студенче-
ские годы которого протекали на его глазах как архиепископа Финлянд-
ского) в число своих близких сотрудников, доверив ему пост инспектора 
(1899–1902), а затем и ректора (1905–1909) столичной семинарии и, наконец, 
викарного епископа. Получив неоценимый опыт миссионера в годы учебы 
в столичной академии как студент- проповедник, будущий митрополит 
развил его в русской провинции (в Самаре, где в 1902–1905 годах был рек-
тором семинарии) 11 и особенно в период пребывания на Гдовской кафедре. 
Отдель ного упоминания заслуживают его неутомимые труды по расшире-
нию кругозора будущих пастырей — воспитанников тех семинарий, которые 
он возглавлял в 1902–1909 годах. За неполные восемь лет, из которых два 
пришлось на революции 1905–1906 годов с забастовками и вооруженны-
ми восстаниями, он организовал и возглавил четыре продолжительные 
летние экскурсии с элемен тами паломничества (в 1903 и 1904 годах — для 
самарских семинаристов, в 1907 и 1909 — для петербургских). Архимандрит 
Вениамин не только жертвовал летним отдыхом: он брал на себя как под-
готовку участников поездки к восприятию увиденного, указывая им соот-
ветствующую литературу, так и обеспечение путешественников ночлегом, 
заранее списываясь с ректорами семинарий и настоятелями монастырей 
по пути следования экскурсии. Разумеется, он разделял и все тяготы пути, 
в том числе многоверстные пешие переходы, а когда ночлегом служил класс 
церковно- приходской школы — не отказывался спать на полу.

Хронология и маршруты экскурсий во главе с отцом Вениамином таковы: 
в 1903 году — по железной дороге в Москву и Санкт- Петербург (экскурсантам 
был предоставлен отдельный вагон, в котором они жили и при знакомстве 
с Москвой), оттуда на Валаам, где провели четыре дня, в Новгород и Ивер-
ский монастырь и, через Ярославль, вниз по Волге на пароходе. В 1904 году —  
в Саров, затем через Муром и Владимир (где экскурсантов принял и сам 
давал им пояснения в  древнем Успенском соборе архиепископ Николай 
(Налимов), одиннадцатью годами ранее бывший епископом Гдовским), 
в Москву, из нее в Ростов Великий и Ярославль. Поездка была осуществлена 
почти целиком на средства о. ректора. В 1907 году — в Соловецкий мона-
стырь, Ярославль и Москву. В 1909 году — в Чернигов, Киев, Полтаву, Сама-
ру, Нижний Новгород и Москву 12.

11 Бовкало А. А., Галкин А. К. Священномученик Вениамин — ректор Самарской духовной семи-
нарии // Духовный собеседник. 1998. № 2. С. 119–133.
12 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа… С. 50–53, 72.



24

Кафедра Исаакиевского собора

В Петербурге- Петрограде религиозно- просветительская деятельность 
под руководством епископа Вениамина и с его живейшим участием ярче всего 
осуществлялась в храме Покрова на Боровой улице. Этот двухэтажный храм 
был старейшей в городе и его окрестностях церковью Санкт- Петербургского 
епархиального братства Пресвятой Богородицы, созданного по разнарядке 
в 1884 году для поддержки и расширения церковно- школьного дела и пре-
кратившего существование явочным порядком в 1917 году. Главный престол 
храма освятил епископ Гдовский Назарий в марте 1897 года, когда иеромонах 
Вениамин заканчивал академический курс. Должность председателя совета 
братства, имевшего отделения во всех уездах, была закреплена за преосвя-
щенными Гдовскими.

Благодаря епископу Вениамину храм Покрова на Боровой улице стал 
«маяком православной веры и благочестия» для населения фабричной окра-
ины за Обводным каналом 13. В 1910–1916 годах владыка служил в нем и про-
водил беседы с народом не один десяток раз в году, по существу, превратив 
его в свой кафедральный храм в черте столицы.

Семилетнее пребывание епископа Вениамина на Гдовской кафедре 
способствовало тому, что Петербург- Петроград в весенне- летний пери-
од становился городом многолюдных и многочисленных крестных ходов 
с архиерей ским возглавлением. В столице, с момента учреждения в ней епар-
хии, совершался крестный ход к литургии в Александро- Невскую лавру по 
Невскому проспекту. В начале ХХ века возникли два новых крестных хода, 
следовавших от Воскресенской церкви у Варшавского вокзала, — трезвенни-
ческий в Лавру же на Светлой неделе, и летом — в Троице- Сергиеву пустынь. 
Два последних епископ Гдовский Вениамин возглавлял с первого года своего 
архиерейства. Кроме того, с 1911 года он «проторил» новые маршруты крест-
ных ходов: от церквей за Невской заставой — в Колпино и Шлиссельбург, из 
Луги — в Череменецкий монастырь. Позднее, после открытия моста Петра 
Великого (Большеохтинского), в освящении которого он участвовал 28 ок-
тября 1911 года, епископ организовал крестные ходы с левого берега Невы 
на Пороховые, а в годы вой ны водил крестный ход от Охтинских пороховых 
заводов в Колтуши 14. Причем в то время крестные ходы были не простой 

13 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа… С. 85, 102–106.
14 Бовкало А. А., Галкин А. К. Святитель Вениамин и крестные ходы петербуржцев // Петербуржец пу-
тешествует. Сборник мат-лов конференции (2–3 марта 1995 года). СПб. : Пилигрим, 1995. С. 101–109; 
Галкин А. К. Вдохновитель народных паломничеств. Крестные ходы, возглавляемые свт. Вениамином 
в С.- Петербургской епархии // Санкт- Петербургские епархиальные ведомости. 2004. Вып. 32. С. 47–56.



25

Галкин Александр Константинович

«религиозной прогулкой». Крестоходцы имели целью помолиться за литур-
гией в храме, куда они совершали паломничество, а епископ и духовенство, 
участвовавшее в крестном ходе, были ее совершителями.

Исполненное редкой самоотдачей служение епископа Вениамина 
викарием столичной епархии проходило при трех Санкт- Петербургских- 
Петроградских митрополитах. По представлению каждого из них он был удо-
стоен высоких наград. При митрополите Антонии (Вадковском) его наградили 
орденом Святого Владимира III степени (1911), при Владимире (Богоявлен-
ском) — Святой Анны I степени (1914), при Питириме (Окнове) — орденом 
Святого Владимира II степени (1916). Из предшественников святителя Вени-
амина только епископ Кирилл в 1908 году был пожалован «первой звездой» 
(орденом Святой Анны I степени).

После Февральской революции 1917 года ряд наиболее одиозных 
епископов конца царствования Николая II, включая Петроградского ми-
трополита Питирима, был уволен на покой. Временное правительство 
разрешило избирать епископов на вакантные кафедры, подобно тому, как 
это имело место в средневековом Новгороде до его покорения Москвой 
в 1478 году. Выборы на Петроградскую кафедру прошли в конце мая, но 
уже в апреле во многих приходах называли имя епископа Вениамина, 
как «человека безупречного прошлого» 15. Основную конкуренцию ему 
составил архиепископ Финляндский Сергий (Страгородский), в 1943 году 
(незадолго до смерти) ставший Патриархом Московским и всея Руси, ког-
да И. В. Сталин санкционировал замещение вдовствовавшего с 1925 года 
патриаршего престола. Архиепископ Сергий, член Святейшего Синода, 
многолетний глава Учебного комитета, магистр богословия, был хорошо 
известен не только в Петрограде, но и по всей России. Перед лицом гря-
дущего обретения Финляндией независимости и, соответственно, потери 
казенного содержания от щедрот России, он поставил перед собой цель 
избраться на одну их внутрироссийских кафедр. Столичная, Петроград-
ская, для него, несомненно, была предпочтительней всех. Но на выборах 
24 мая 1917 года архиепископ Сергий потерпел фиаско. Подавляющее 
большинство голосов (699, что составило 62,5%) получил епископ Гдов-
ский Вениамин. Утвержденный 25 мая архиепископом Петроградским 
и Ладожским, он был 28 мая интронизован в Исаакиевском кафедральном 

15 Кондратьев Е., прот. Первый свободно избранный Петроградский архипастырь // Известия по 
Петроградской епархии. 1917. № 21–23. С. 13.



26

Кафедра Исаакиевского собора

соборе, в середине июня переименован в «Петроградского и Гдовского» 
и 14 августа возведен в сан митрополита.

В период работы первой сессии Поместного собора, открывшегося 
в Москве 15 августа 1917 года, митрополит Вениамин был единственным 
из правящих архиереев, кто при малейшей возможности — и в августе, 
и в сентябре, и в октябре, и в ноябре 1917 года — испрашивал отпуск 
для выезда в Петроград хотя бы на несколько дней. В начале января 
следующего года, во время перерыва в заседаниях Собора, он обратился 
к «людям, стоящим в настоящее время у власти» (то есть к возникше-
му в результате октябрьского переворота советскому правительству во 
главе с В. И. Лениным), с просьбой не приводить в исполнение «предпо-
лагаемого проекта декрета об отобрании церковного достояния» 16. Не 
снисходя до ответа митрополиту, В. И. Ленин распорядился ускорить 
разработку декрета «Об отделении церкви от государства и школы от 
церкви» 17, но этим не ограничился. Еще до издания декрета Совет на-
родных комиссаров в 1918 году устроил вооруженную провокацию — 
попытку «реквизиции» Александро- Невской лавры и выселения из нее 
митрополита Вениамина. Безоружный народ, собравшийся в лавру по 
набатному звону, заставил красноармейцев и матросов ретироваться. 
Совнарком почувствовал серьезность ситуации и объявил, что его «не-
правильно поняли». По следам драматических событий крестные ходы от 
всех церквей города 21 января устремились к Лавре и от нее направились 
объединенной процессией во главе с митрополитом к Казанскому собо-
ру 18. В условиях, когда власть полностью игнорировала интересы народа 
(в данном случае — верующих) и не «опускалась» до обратной связи 
с ним, только выход на улицу десятков тысяч человек по всей России 
мог изменить или по крайней мере притормозить планы большевиков. 
Вслед за Петроградом многолюдные крестные ходы в защиту церкви от 
посягательств прошли во многих губернских центрах: 28 января в Мо-
скве, 15/2 февраля в Туле (обстрелян красноармейцами), 24/11 февраля 
в Новгороде, и других. И кто знает, что было главной причиной пере-
езда (а по сущес тву, бегства) Совнаркома в московский Кремль в ночь  

16 Вениамин (Казанский), митр. В Совет Народных Комиссаров в Петрограде / Гонение на Петро-
градскую церковь. (От Редакции) // Прибавления к Церковным ведомостям. 1918. № 1. C. 24–25.
17 Ленин В. И. Полное собрание сочинений : в 56 т. М. : Политиздат, 1974. Т. 35. С. 574.
18 Бронзов А. А. Крестный ход в Петрограде 21 января. (Впечатления) // Церковные ведомости. 
1918. № 3–4. Прибавления. С. 151–153.



27

Галкин Александр Константинович

с 10 на 11 марта (с 25 на 26 февраля ст. ст.) через месяц после обще-
петроградского крестного хода? Не близость ли Александро- Невской 
лавры внушала особый страх обитателям не имевшего защитных укре-
плений Смольного? Напротив, митрополит Вениамин, ввиду тяжелого 
положения, переживаемого Петроградом и Петроградской епархией, 
отложил поездку в Москву на Собор и остался с паствой. А большевики 
отложили исполнение основных положений антицерковного декрета до 
вразумления масс «красным террором», который они объявили в начале 
сентября 1918 года.

Начиная с 1919 года, в тот короткий период, когда государство уже от-
делило от себя Церковь, но еще не успело ее «испроказить» (выражение про-
топопа Аввакума), церковно- просветительская деятельность под омофором 
митрополита Вениамина получила в Петрограде новые формы и поистине 
грандиозный размах. Как ни в одном другом городе, почти при каждом 
петроградском храме, от центра до самых окраин, открывались занятия 
на богословских кружках и курсах. Для детей духовенство организовало 
внешкольное обучение Закону Божиему.

Широкую работу осуществляли многочисленные братства, самым из-
вестным из которых стало братство при Александро- Невской лавре. Митро-
полит предоставил братчикам Крестовую церковь Митрополичьего дома 
с примыкающими к ней помещениями. Здесь служили с точным соблюдением 
устава, в службах нередко участвовал сам митрополит; за каждой из них 
звучала проповедь.

Благодаря решительной поддержке митрополита в городе возникла выс-
шая духовная школа нового типа — Петроградский Богословский институт. 
Занятия в нем велись по вечерам, чтобы дать возможность учиться всем — без 
различия пола и возраста и без отрыва от служебной деятельности. В речи 
при открытии института в апреле 1920 года митрополит сказал, что он хотел 
бы видеть в институте «не столько учебное заведение, сколько школу… куда 
обращались бы за удовлетворением своих религиозных запросов и которая 
широко бы влияла вне своих стен» 19.

Осенью 1920  года советский режим, окрепнув, объявил «незаконно 
существующими» Епархиальные советы, созданные по Определению По-
местного собора, и повсеместно их ликвидировал. Митрополиту Вениамину 

19 Александрова- Чукова Л. К. Митрополит Григорий (Чуков): служение и труды. К 50-летию пре-
ставления // Санкт- Петербургские епархиальные ведомости. 2008. Вып. 34. С. 58.



28

Кафедра Исаакиевского собора

с сотрудниками удалось добиться практически невозможного: учредить Об-
щество православных приходов Петрограда и  его губернии с  зарегистри-
рованным советской властью уставом 20. «Легальный» характер Общества 
открывал перед ним большие возможности: от издания церковного кален-
даря до ходатайства «пред властями по делам приходов, входящих в его со-
став»; оно служило важным средством сплочения духовенства и церковной 
общест венности. Общество работало почти полтора года: его устав получил 
регистрацию 12 ноября 1920 года.

В 1921 году страну постиг неурожай, многие регионы охватил голод. На-
чался повсеместный сбор пожертвований, в том числе по храмам (в Петро-
граде для координации этой работы митрополит организовал особую комис-
сию при правлении Общества православных приходов); с декабря 1921 года 
в страну начала поступать массовая продовольственная помощь из США. 
Власти же использовали голод как предлог для пополнения Гохрана путем 
конфискации из храмов всего драгоценного (золота, серебра и камней), якобы 
ради спасения голодающих.

Письмом членам Политбюро от 19 марта 1922 года, рассекреченным 
только в 1990 году, В. И. Ленин дал команду к принятию беспощадных мер 
при изъятии церковных ценностей. В нем «вождь пролетариата» не только 
в очередной раз повторил свой любимый лозунг «патронов не жалеть»: «Чем 
большее число представителей реакционного духовенства и реакционной 
буржуазии удастся нам по этому поводу расстрелять, тем лучше». Откровен-
ной ложью «о подготовлявшемся черносотенцами в Питере сопротивлении 
декрету об изъятии церковных ценностей» 21 он провоцировал повышенное 
внимание своих коллег к Петрограду и Петроградскому архипастырю.

Христианское «просвещение без принуждения», направляемое и всячески 
поощряемое Петроградским митрополитом и отвечавшее духовным запросам 
самых широких слоев населения, вызывало ярость большевиков, выплески-
вавших ее на страницы своих газет. Ревностная деятельность архипастыря, 
все его усилия по христианизации и повышению религиозного самосознания 
прихожан, по превращению каждого прихода в духовную семью, члены кото-
рой по завету Христову служат друг другу до самопожертвования, и привели 
его на «советскую Голгофу» по приговору революционного трибунала.

20 Устав Общества православных приходов Петрограда и его губернии // Православный церковный 
календарь на 1921 год. Петроград. 1921. С. 22.
21 Новые документы В. И. Ленина // Известия ЦК КПСС. 1990. № 4. С. 190–193.



29

Галкин Александр Константинович

С конца марта партийно- советская пресса начинает планомерно нацели-
вать «пролетарский гнев» на митрополита Вениамина. К его 49-му дню рожде-
ния, в ночь с 28 на 29 апреля 1922 года прошла зловещая полоса арестов лиц, 
имевших отношение к Обществу православных приходов. Силовые ведомства 
получили из Москвы задание облечь расправу над митрополитом, активными 
представителями духовенства и мирян в процессуальную форму. Была при-
думана следующая фабула: главой церковной контрреволюции в Петрограде 
является митрополит Вениамин, ее штабом — правление Общества православ-
ных приходов, готовившее восстания по приходам в дни изъятия (при этом 
самое мощное сопротивление «экспроприаторам» оказали прихожане Пути-
ловской церкви — рабочие Путиловского завода 22, но следствие плотно закры-
ло глаза на этот случай). Нашелся даже «связной» между Петроградом и главой 
всероссийской церковной контрреволюции патриархом Тихоном, «действую-
щим по указке мировой буржуазии». Эту роль отвели архимандриту Сергию 
(Шеину), действительно присланному весной 1921 года в Петроград патриар-
хом. Все эти обвинения в создании мифического блока с мировой буржуазией 
в целях «геноцида советского народа» (путем голодной смерти) являлись 
такой же клеветой, как и обвинения жертв Большого террора 1937–1938 годов  
в контрреволюционной деятельности, террористической агитации, шпионаже 
и прочем.

О самом суде написано многое 23, материалы следствия готовятся к пе-
чати. Важно отметить, что, хотя В. И. Ленин с начала мая по июль 1922 года 
тяжело болел (и до октября официально не возвращался к работе — поэтому 
его подписи нет под секретным постановлением Политбюро от 13 июля, 
окончательно санкционировавшим казнь митрополита и трех других подсу-
димых 24), Кремль не пустил процесс на самотек. На него были командированы 
два большевистских златоуста- обвинителя: П. А. Красиков (давний друг Ле-
нина и внук красноярского соборного протоиерея) и некий Смирнов, «ната-
щивший все ругательства». Подсудимый протоиерей Николай Чуков, ректор 
Петроградского Богословского института (впоследствии митрополит Ленин-
градский и Новгородский Григорий; † 1955), в своем дневнике подчеркнул, 

22 Карпук Д. А. Путиловская церковь святителя Николая Чудотворца и мученицы царицы Алек-
сандры: история, традиции, современность. Н. Новгород : Союзполиграф, 2020. С. 486–487.
23 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и  народа… С.  294–343; Александрова- 
Чукова Л. К. Петроградский процесс 1922 г. // Православная энциклопедия. Т. 56. М., 2019. 
С. 272–278.
24 Галкин А. К., Бовкало А. А. Указ. соч. С. 335–336.



30

Кафедра Исаакиевского собора

что в приговоре сохранено «все, что опровергнуто показаниями, сохранены 
даже все опечатки и ошибки в датах, в наименовании отдельных лиц. <…> 
Как это недостойно, как это унижает власть» 25. Вывод, который остается 
злободневным и через 100 лет после Петроградского процесса.

Библиография

1. Александрова- Чукова Л. К. Митрополит Григорий (Чуков): служение и труды. 
К 50-летию преставления // Санкт- Петербургские епархиальные ведомости. 2006. 
Вып. 34. С. 17–131.
2. Бовкало А. А., Галкин А. К. Святитель Вениамин и крестные ходы петербуржцев // 
Петербуржец путешествует. Сборник мат-лов конференции 2–3 марта 1995 года.  
СПб. : Пилигрим, 1995. С. 101–109.
3. Бовкало А. А., Галкин А. К. Священномученик Вениамин — ректор Самарской 
духовной семинарии // Духовный собеседник. 1998. № 2. С. 119–133.
4. Бронзов А. А. Крестный ход в Петрограде 21 января. (Впечатления) // Церковные 
ведомости. 1918. № 3–4. Прибавления. С. 151–153.
5. «Быть может и в моем песке и соре найдется какая- нибудь крупица…»: 
дневник Аполлинария Николаевича Львова / подготовка текста, вводная статья 
и комментарии: С. Л. Фирсов // Нестор. 2000. № 1. С. 9–164.
6. Вениамин (Казанский), митр. В Совет Народных Комиссаров в Петрограде / 
Гонение на Петроградскую церковь. (От Редакции) // Прибавления к Церковным 
ведомостям. 1918. № 1. C. 20–28.
7. Вступление в должность нового ректора академии // Церковный вестник. 1892. 
№ 46. С. 732–734.
8. Галкин А. К. Вдохновитель народных паломничеств. Крестные ходы, возглавляемые 
свт. Вениамином в С.- Петербургской епархии // Санкт- Петербургские епархиальные 
ведомости. 2004. Вып. 32. С. 47–56.
9. Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. Жизнеописание 
священномученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского.  
СПб. : Блокадный храм, 2006. 384 с.
10. Горбачевич К. С., Хабло Е. П. Почему так названы? О происхождении названий 
улиц, площадей, островов, рек и мостов в Ленинграде. Л. : Лен издат, 1967. 472 с.
11. Григорий (Чуков), митрополит. Петроградский процесс. Дневник 
V–VIII 1922 года // Наш современник. 1994. № 4. С. 171–180.
12. Карпук Д. А. Путиловская церковь святителя Николая Чудотворца и мученицы 
царицы Александры: история, традиции, современность. Н. Новгород : Союзполиграф, 
2020. 604 с.

25 Григорий (Чуков), митр. Петроградский процесс. Дневник V–VIII 1922 года // Наш современ-
ник. 1994. № 4. С. 179.



31

Галкин Александр Константинович

13. Кондратьев Е., протоиерей. Первый свободно избранный Петроградский 
архипастырь // Известия по Петроградской епархии. 1917. № 21–23. С. 13.
14. Ленин В. И. Полное собрание сочинений : в 5 т. М. : Политиздат, 1974. Т. 35. 599 с.
15. Львов А. Н. «Князья церкви» (Из дневника А. Н. Львова) // Красный архив. 1930. 
Т. 40. С. 97–124.
16. Новые документы В. И. Ленина // Известия ЦК КПСС. 1990. № 4. С. 190–193.
17. Первая всеобщая перепись Российской империи 1897 г. XXXVII.  
С.- Петербургская губерния / под ред. Н. А. Тройницкого. СПб. : Издание 
Центрального статистич. комитета м-ва внутр. дел, 1903. С. IV.
18. Письма К. П. Победоносцева преосвященному Иллариону, архиепископу 
Полтавскому // Русский архив. 1916. № 1–3. С. 129–171.
19. Письма Победоносцева к Александру III : в 2 т. М. : Новая Москва, 1926. Т. II. 384 с.
20. Письма священномученика Вениамина, митрополита Петроградcкого, святителю 
Тихону, патриарху Московскому и всея России / подготовка текста, вводная статья 
и комментарии: И. Н. Смолякова // Вестник ПСТГУ II : История. История Русской 
православной церкви. 2014. Вып. 6. С. 131–146.
21. Сорокин В., протоиерей. Исповедник. Церковно- просветительская деятельность 
митрополита Григория (Чукова). СПб. : Князь- Владимирский собор, 2005. 736 с.
22. Устав Общества православных приходов Петрограда и его губернии // 
Православный церковный календарь на 1921 год. Петроград : Издание Общества 
Православных приходов Петрограда и его губернии, 1921. С. 22.



32

Кафедра Исаакиевского собора

Гольцов Никита Владимирович
Санкт- Петербургский государственный университет,

магистрант Института истории

К вопросу о происхождении заявлений и воззвания 
митрополита Вениамина (Казанского) в связи 
с изъятием церковных ценностей в 1922 году

Вышедший 23 февраля 1922 года декрет ВЦИК об изъятии церковных 
ценностей 1 поставил перед иерархами острый вопрос оценки предполагав-
шихся действий правительства.

28 февраля патриарх Тихон выпустил послание, в котором выразил 
довольно бескомпромиссное отношение к декрету. Допустив возможность 
пожертвования церковных предметов, «не освященных и не имеющих бо-
гослужебного употребления», он в то же время заметил, что не может «одо-
брить изъятие из храмов, хотя бы и через добровольное пожертвование, 
священных предметов, употребление коих не для богослужебных целей вос-
прещается канонами Вселенской Церкви и карается ею как свято татство» 2.

Еще до выхода послания патриарха, 26 февраля, председатель правления 
Общества православных приходов Петрограда и его губернии профессор 
Ю. П. Новицкий по поручению митрополита Петроградского и Гдовского 
Вениамина (Казанского) выехал к патриарху «за справками относительно ли-
нии поведения в вопросе изъятия церковного имущества» 3. По свидетельству 
самого Ю. П. Новицкого, кратковременная беседа состоялась «в понедельник 
или вторник» 4, то есть 27 или 28 февраля. Полагая, что для помощи голодаю-
щим «можно отдать все», включая священные сосуды, Ю. П. Новицкий довел 
эту позицию до патриарха. Тот ответил, что разрешит жертвовать и то, что не 

1 Постановление Всероссийского Центрального Исполнительного Комитета // Известия. 1922. 
26 февраля. № 46 (1485). С. 3.
2 Акты Святейшего Тихона, Патриарха Московского и  всея России, позднейшие документы 
и переписка о каноническом преемстве высшей церковной власти. 1917–1943 гг. / сост. М. Е. Гу-
бонин. М. : Изд-во Православного Свято- Тихоновского Богословского Института, 1994. С. 190.
3 Григорий (Чуков), митр. Дневник 1921–1922 гг. Фрагменты. // Александрова- Чукова Л. К. Ми-
трополит Григорий (Чуков): вехи служения церкви Божией. Часть  4 (1). Изъятие церковных 
ценностей в  Казанском кафедральном соборе: дневник настоятеля. URL: https://bogoslov.ru/
article/1225427 (дата обращения: 27.08.2022).
4 Коняев Н. М. «Святой профессор». Книга о мученике Юрии Петровиче Новицком. М. : Русь, 
2008. С. 14.

УДК 322
+272



33

Гольцов Никита Владимирович

было указано в послании, если митрополит обратится к нему с соответству-
ющей просьбой 5. Тем самым патриарх проявил куда более гибкую позицию, 
нежели изложенную в послании.

Вскоре митрополит Вениамин обозначил свою позицию в заявлении 
в Петроградскую губернскую комиссию помощи голодающим (Помгол) от 
5 марта 6. Главный посыл митрополита состоял в готовности рассматривать 
вопрос реализации церковных ценностей на помощь голодающим только 
в ключе их добровольного пожертвования со стороны Церкви, а не при-
нудительного изъятия со стороны власти, которое отвергалось им «как 
акт кощунственно- святотатственный» 7. Таким образом, владыка видел 
проблему прежде всего в том, каким способом церковные ценности будут 
отданы на помощь голодающим, а не в том, что эти ценности будут из себя 
представлять. Впоследствии он так обосновал свою мысль: «Цель была бы 
достигнута одна и та же, и она не считалась бы за принудительное изъятие, 
а за пожертвование» 8.

В отличие от послания патриарха, заявление митрополита допускало 
добровольное пожертвование святынь, в том числе священных сосудов, 
при условии, что они будут обращены при его участии в слитки. Он также 
перечислил условия, на которых ему представлялось возможным пожерт-
вование таковых: 1) «все другие средства и способы помощи голодающим 
исчерпаны»; 2) «пожертвованные святыни будут употреблены исклю-
чительно на помощь голодающим»; 3) «на пожертвование их будет дано 
благословение и разрешение высшей церковной власти» 9. Появление этого 
допущения, идущего вразрез с позицией патриарха, было продиктовано 
тем, что к тому времени Ю. П. Новицкий вернулся в Петроград и доложил 
об обговоренной возможности пожертвования священных предметов 
с разрешения Предстоятеля.

Проблема заключалась в том, что следование позиции, изначально вы-
сказанной патриархом, входило в противоречие с декретом «Об отделении 

5 Коняев Н. М. «Святой профессор»… С. 14.
6 См.: Санкт- Петербургская епархия в  XX  веке в  свете архивных материалов. 1917–1941 /  
сост. Н. Ю. Черепнина, М. В. Шкаровский. СПб. : Лики России, 2000. С. 67–68.
7 Там же. С. 68.
8 Цит. по: Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина (Казанского), 
митрополита Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших преподобномученика 
Сергия (Шеина), мучеников Юрия Новицкого и  Иоанна Ковшарова. Козельск : Введенский 
ставропигиальный мужской монастырь Оптина пустынь, 2019. С. 326.
9 Цит. по: Санкт- Петербургская епархия в XX веке… С. 67–68.



34

Кафедра Исаакиевского собора

церкви от государства и школы от церкви» от 20 января 1918 года 10, по кото-
рому имущество Церкви объявлялось народным достоянием и находилось 
у верующих лишь в бесплатном пользовании. Таким образом, формально 
государство имело право им воспользоваться. Протоколы допроса митро-
полита демонстрируют, что он понимал сложность создавшегося правового 
положения 11, а потому сначала вовсе отказывался от формулирования своей 
позиции, а на «запросы разных корреспондентов и других лиц» отвечал,  
«что в настоящее время по этому вопросу к духовенству обращаться не нужно, 
так как церковное имущество <…> передано гражданской власти» 12. Между 
тем, митрополиту, как правящему архиерею епархии, не представлялось воз-
можным избежать выражения своей позиции по столь острому для церковной 
общественности вопросу. В конечном счете эта позиция несколько разошлась 
с линией патриарха, продвижение которой было чревато обострением отно-
шений с петроградскими властями и изначально сводило на нет возможность 
какого бы то ни было диалога. Это объясняет более компромиссный характер 
заявления митрополита в сравнении с посланием патриарха, на несогласие 
с которым владыка указывал на допросе 13.

Определенную сложность представляет вопрос об авторстве заявле-
ния. В ходе допроса архипастырь категорически утверждал, что составлял 
его самостоятельно, не привлекая кого-либо ни к обсуждению содержания, 
ни к написанию 14. Однако эти слова могли быть продиктованы стремлени-
ем митрополита взять на себя часть вины, приписываемой обвиняемым, 
а потому не могут претендовать на безусловную истинность. А. Э. Левитин- 
Краснов и В. М. Шавров полагали, что озвученные в заявлении условия 
были выдвинуты митрополитом совместно с Ю. П. Новицким 15, что пред-
ставляется безосновательным. Однако не вызывает сомнений, что в фор-
мировании положений документа — а может, и в его непосредственном 
написании, — принимали участие члены возглавляемого Ю. П. Новицким 

10 Декреты Советской власти : в 18 томах. Т. I. 25 октября 1917 г. — 16 марта 1918 г. М. : Политиз-
дат, 1957. С. 373–374.
11 См.: Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина… С. 232.
12 Там же.
13 [Протоколы допроса митрополита Вениамина] // Виртуальная выставка к 100-летию Петро-
градского процесса 1922 года. URL: http://vladimirskysobor-expo.ru/2022/souzov/ (дата обраще-
ния: 27.08.2022).
14 Там же.
15 Левитин- Краснов А. Э., Шавров В. М. Очерки по истории церковной смуты. М. : Крутицкое 
патриаршее подворье, 1996. С. 62.



35

Гольцов Никита Владимирович

правления Общества приходов — люди близкие к митрополиту. По край-
ней мере, ключевой посыл заявления о самостоятельном участии Церкви 
в помощи голодающим был выработан на заседании правления Общества 
приходов еще 25 февраля 16. Возможным представляется влияние юрис-
консульта Александро- Невской лавры И. М. Ковшарова, выступавшего 
помощником митрополита в сношениях с властями 17 (примечательно, 
что именно он сопровождал митрополита 6 марта на заседании Помго-
ла в Смольном, где обсуждались выдвинутые в заявлении условия)18. 
Более обоснованным представляется влияние протоиерея Н. К. Чукова, 
поскольку ряд положений составленного документа (о необходимости 
исчерпания всех других средств помощи голодающим и деформирования 
священных сосудов руками священников) были изложены в личном днев-
нике Н. К. Чукова, как условия, необходимые для разрешения вопроса об 
отдаче церковных ценностей, еще 23 февраля 19.

Далее ситуация развивалась следующим образом: 6 марта в Смольном 
на заседании Губисполкоме состоялось совещание представителей Помго-
ла и митрополита, в ходе которого владыка представил текст заявления 20.  
Результатом встречи стало соглашение, по которому президиум Губисполкома 
разрешил Помголу пойти на уступки Церкви, в соответствии с озвученны-
ми ею условиями 21. Описывая свои впечатления от встречи, архипастырь 
заметил, что текст поданного заявления «не вызвал никаких возражений по 
существу» 22. В тот же день состоялось заседание правления Общества прихо-
дов, на котором митрополит зачитал текст поданного заявления и поделился 
с присутствовавшими результатами переговоров и своим впечатлением того, 
что принудительного исполнения декрета удалось избежать.

Для выработки окончательного соглашения были выбраны два пред-
ставителя митрополита — Ю. П. Новицкий и Л. Д. Аксенов, которого в итоге 

16 См.: Григорий (Чуков), митр. Дневник 1921–1922 гг. Фрагменты… Указ. источник.
17 См.: Шкаровский М. В. Страдальцы за Веру Христову Санкт- Петербургской земли. СПб. : 
Историко- литературный журнал «Странник», 2021. С. 374–379.
18 Во время допроса И. М. Ковшаров объяснил свое участие тем, что митрополит, опасавшийся, 
«что не сумеет ориентироваться в  здании Смольного», попросил сопровождать его. (Там же. 
С. 377).
19 См.: Григорий (Чуков), митр. Дневник 1921–1922 гг. Фрагменты… Указ. источник.
20 Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина… С. 167–172.
21 Шкаровский М. В. Изъятие мощей и церковных ценностей в Петроградской епархии в 1918–
1922 гг. // Ежегодная богословская конференция Православного Свято- Тихоновского гумани-
тарного университета. 2012. № 22. С. 128.
22 Цит. по: Санкт- Петербургская епархия в XX веке… С. 69.



36

Кафедра Исаакиевского собора

заменил Н. М. Егоров. 10 марта они явились в Губфинотдел на заседание 
Помгола, чтобы обсудить детали соглашения. Однако вопрос об использо-
вании церковных ценностей стал обсуждаться в русле строгого подчинения  
декрету с игнорированием ранее достигнутых договоренностей. «Ввиду 
того, что создалась совершенно другая картина, чем та, которую рисовал 
митрополит», его представители просили отложить заседание, будучи неу-
полномоченными принимать решения в подобной ситуации 23. Владыка, по 
словам Ю. П. Новицкого, был «очень смущен» произошедшим и счел нуж-
ным собрать совещание для обмена мнениями 24. Оно состоялось 11 марта  
на квартире Л. Д. Аксенова в составе настоятелей некоторых соборов и пред-
ставителей митрополита 25. Согласно дневниковой записи Н. К. Чукова, 
собравшимися было принято следующее решение: «Владыка должен обра-
титься в комиссию (Помгол — прим. Н. Г.) с заявлением, где должен прямо 
выяснить наше отношение к вопросу, и затем поставить в известность 
паству» 26. Такова предыстория второго важного документа — заявления 
митрополита в Губисполком от 12 марта 27.

Обратимся к его тексту. Напомнив об изначальном принятии властью его 
условий, владыка был вынужден констатировать полное расхождение позиции 
властей на заседании в Губфинотделе с первоначальными договоренностями, 
и то, что его представители, посланные для разработки условий передачи цен-
ностей, в действительности «оказались в составе комиссии по принудительно-
му изъятию» последних 28. Митрополит вновь подтвердил готовность Церкви 
прийти на помощь голодающим при условии, что «ей будет предоставлена воз-
можность проявить свою благотворительную деятельность в качестве самостоя-
тельной организации» и допустил возможность добровольного пожертвования 
ценностей, «вплоть до священных сосудов», но их принудительное изъятие 
по-прежнему представлялось ему неканоничным 29. В случае, если Церкви не 
будет предоставлена самостоятельность, он намеревался немедленно отозвать 
из комиссии своих представителей как уполномоченных работать «только 
в комиссии помощи голодающим, а не в комиссии по изъятию церковных 

23 Коняев Н. М. «Святой профессор»… С. 200.
24 Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина… С. 331–332.
25 Александрова- Чукова Л. К. Петроградский процесс // Православная энциклопедия. Т. 56. С. 272.
26 Григорий (Чуков), митр. Дневник 1921–1922 гг. Фрагменты… Указ. источник.
27 Санкт- Петербургская епархия в XX веке… С. 69–72.
28 Там же. С. 70.
29 Там же. С. 71.



37

Гольцов Никита Владимирович

ценностей» 30. Заявление митрополита заканчивалось предупреждением: если 
власти приступят без его архипастырского согласия к изъятию ценностей, то 
он вынужден будет «обратиться к верующему народу с указанием, что таковой 
акт <…> осуждается как кощунственно- святотатственный, за участие в котором 
миряне по канонам Церкви подлежат отлучению от церкви, а священнослужи-
тели — извержению из сана» 31.

Таким образом, второе заявление митрополита по содержанию повто-
ряло взгляды, высказанные в первом заявлении. Неслучайно сам владыка 
заявлял, что оно «является повторением первого» 32. Однако по форме оно 
было куда более жестким вследствие осложнения диалога с властями.

На допросе митрополит утверждал, что в ходе совещания 11 марта 
происходил только обмен мнениями без выработки текста заявления 33. 
И хотя на допросе владыка приписал авторство себе, истинное положение 
вещей проясняет дневник Н. К. Чукова. Согласно его записям, митрополит 
поручил написать завявление протоиерею Л. К. Богоявленскому, а отре-
дактировать — Н. К. Чукову и Ю. П. Новицкому. Полагаем, что последний, 
как непосредственный участник заседания в Губфинотделе, был причастен 
к редактуре начальной части текста заявления, отсылавшей к ходу этого 
заседания. По крайней мере, то, как оно протекало, изложено во «втором 
письме» митрополита очень близко к показаниям самого Ю. П. Новицкого 34.

13 марта митрополит Вениамин зачитал написанное заявление на заседа-
нии правления Общества приходов, а 14 марта Ю. П. Новицкий и Н. М. Егоров 
передали «второе письмо» членам Помгола, пришедшим от этого в «негодова-
ние и ярость» 35. В тот же день большой президиум Губисполкома постановил 
не позже чем в недельный срок приступить к проведению кампании 36. На этом 
диалог с властью был прерван.

Следует упомянуть еще один документ, подписанный митрополитом 
13 марта в связи с начавшимися случаями изъятия, — инструкцию с правила-

30 Санкт- Петербургская епархия в XX веке… С. 71.
31 Там же. С. 72.
32 [Протоколы допроса митрополита Вениамина] // Виртуальная выставка к 100-летию Петро-
градского процесса 1922 года. URL: http://vladimirskysobor-expo.ru/2022/souzov/ (дата обраще-
ния: 27.08.2022).
33 Там же.
34 См.: Коняев Н. М. «Святой профессор»… С. 200.
35 Григорий (Чуков), митр. Дневник 1921–1922 гг. Фрагменты… Указ. источник.
36 Шкаровский М. В. Изъятие мощей и церковных ценностей в Петроградской епархии в 1918–
1922 гг. // Ежегодная богословская конференция Православного Свято- Тихоновского гумани-
тарного университета. 2012. № 22. С. 129.



38

Кафедра Исаакиевского собора

ми поведения при изъятии «Для руководства духовенству» 37. Ее составителем 
был И. М. Ковшаров 38.

Случаи насильственного сопротивления изъятию церковных ценно-
стей, вызванные, по замечанию епископа Кассиана (Безобразова), «жгучей 
тревогой православных масс и стихийным движением в защиту достояния 
Церкви» 39, усиливали конфронтацию между властью и представителями  
духовенства. В этих условиях остро ощущалась необходимость возобновления 
прерванного диалога.

3 апреля владыка уполномочил протоиерея А. И. Введенского, про-
тоиерея А. И. Боярского, Н. М. Егорова и Ю. П. Новицкого на ведение по-
среднических переговоров с властями (последний участия не принял). Уже 
6 апреля состоялось совещание Помгола с участием представителей митро-
полита — протоиереев Боярского и Введенского, на котором были приняты 
договоренности о порядке изъятия ценностей 40. Они регламентировали 
права верующих, в частности, позволяли заменять чтимые иконы металлом 
в соответствующем эквиваленте и оставлять некоторые необходимые для 
богослужения предметы до их замены на те же предметы из недрагоценных 
металлов 41.

Однако, согласно одному из положений договора, принятые условия 
вступали в силу «с момента обращения митрополита с особым воззванием 
к верующим о помощи голодающим церковными ценностями…» 42. В связи 
с этим 10 апреля им было подписано воззвание «к петроградской православ-
ной пастве», опубликованное 14 апреля в газете «Петроградская правда» 43. 

37 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. Жизнеописание священномученика 
Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. СПб. : Блокадный Храм, 2006. С. 308–309.
38 Там же.
39 Кассиан (Безобразов), еп. Процесс митрополита Вениамина // Слово Церкви. Приложение 
к журналу «Русская мысль». Париж. 1949. № 145. С. 2.
40 См. протокол совещания: Архивы Кремля : в 2-х кн. Кн. 2. Политбюро и церковь. 1922–1925 гг. 
Новосибирск, М. : Сибирский хронограф, Российская политическая энциклопедия (РОС-
СПЭН), 1998. С. 146–148.
41 См.: Соглашение об изъятии ценностей из церквей. От Петроградской комиссии Помгола 
// Петроградская правда. 1922. 14 апреля. № 84. С. 2. Опубликованные условия незначительно 
отличались от условий, принятых на заседании. В целом, уступки, на которые пошла власть, 
были менее существенными, чем обговоренные 6 марта (См.: Шкаровский М. В. Изъятие мощей 
и церковных ценностей в Петроградской епархии в 1918–1922 гг. С. 130).
42 Архивы Кремля : в 2-х кн. Кн. 2. Политбюро и церковь. 1922–1925 гг. Новосибирск, М. : Сибир-
ский хронограф, Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 1998. С. 148.
43 Воззвание митрополита Вениамина к петроградской православной пастве // Петроградская 
правда. 1922. 14 апреля. № 84. С. 1.; Архивы Кремля : в 2-х кн. Кн. 2. Политбюро и церковь. 1922–
1925 гг. С. 179–182.



39

Гольцов Никита Владимирович

Владыка Вениамин свидетельствовал, что просил у представителей власти 
напечатать текст воззвания также отдельными оттисками для рассылки по 
храмам, в чем ему было отказано 44. В отличие от предшествовавших ему 
заявлений, воззвание было обращено не к местным властям, а к верующим, 
и составлялось для публикации. Митрополит просил паству отнестись к про-
цессу изъятия по-христиански, не допуская проявления насилия, резких 
выражений, раздражения, злобных выкриков. Тем самым он занял наиболее 
компромиссную позицию, не осуждающую процесс насильственного изъятия, 
и в этом идущую вразрез с первыми двумя заявлениями. Отметим, что текст 
воззвания, согласно выработанному условию, был предварительно согласован 
с Помголом 45.

Появление воззвания можно расценивать как своего рода компромисс 
с властью, условия которого до конца не отвечали взглядам самого митро-
полита. Однако эта вынужденная мера, направленная на стабилизацию 
ситуации, оправдала себя не в полной мере. По воспоминаниям епископа 
Кассиана, соглашение «произвело на всех без исключения верующих самое 
тяжелое удручающее впечатление», привело к снижению популярности вла-
дыки и осуждению со стороны его паствы 46. И хотя 10 апреля, сразу после 
подписания воззвания, митрополит созвал настоятелей церквей и призвал 
руководствоваться им в ходе изъятия ценностей, наиболее громкие эксцессы, 
вызванные сопротивлением верующих, произошли после публикации этого 
документа 47.

Библиография
1. Акты Святейшего Тихона, Патриарха Московского и всея России, позднейшие 
документы и переписка о каноническом преемстве высшей церковной власти. 
1917–1943 гг. / сост. М. Е. Губонин. М. : Изд-во Православного Свято- Тихоновского 
Богословского Института, 1994. 1064 с.
2. Александрова- Чукова Л. К. Петроградский процесс // Православная энциклопедия. 
Т. 56. М., С. 272–278.
3. Архивы Кремля : в 2-х кн. Кн. 2. Политбюро и церковь. 1922–1925 гг. Новосибирск, М. : 
Сибирский хронограф, Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 1998. 597 с.

44 [Протоколы допроса митрополита Вениамина] // Виртуальная выставка к 100-летию Петро-
градского процесса 1922 года. URL: http://vladimirskysobor-expo.ru/2022/souzov/ (дата обраще-
ния: 27.08.2022).
45 Архивы Кремля : в 2-х кн. Кн. 2. Политбюро и церковь. 1922–1925 гг. С. 147–148.
46 Кассиан (Безобразов), еп. Процесс митрополита Вениамина // Слово Церкви. Приложение 
к журналу «Русская мысль». Париж. 1949. № 145. С. 2.
47 Архивы Кремля : в 2-х кн. Кн. 2. Политбюро и церковь. 1922–1925 гг. С. 304.



40

Кафедра Исаакиевского собора

4. Воззвание митрополита Вениамина к петроградской православной пастве // 
Петроградская правда. 1922. 14 апреля. № 84. С. 2.
5. Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. Жизнеописание 
священномученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. СПб. : 
Блокадный Храм, 2006. 384 с.
6. Дамаскин (Орловский), архимандрит. Житие священномученика Вениамина 
(Казанского), митрополита Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших 
преподобномученика Сергия (Шеина), мучеников Юрия Новицкого и Иоанна 
Ковшарова. Козельск : Введенский ставропигиальный мужской монастырь Оптина 
пустынь, 2009. 352 с.
7. Действия и распоряжения правительства // Известия ВЦИК Советов. 1922.  
26 февраля. С. 3.
8. Декреты Советской власти. Т. I. 25 октября 1917 г. — 16 марта 1918 г.  
М. : Политиздат, 1957. С. 373–374.
9. Кассиан (Безобразов), епископ. Процесс митрополита Вениамина // Слово Церкви. 
Приложение к журналу «Русская мысль». Париж, 1949. № 145. С. 2.
10. Коняев Н. М. «Святой профессор». Книга о мученике Юрии Петровиче 
Новицком. М. : Русь, 2008. 210 с.
11. Левитин-Краснов А. Э., Шавров В. М. Очерки по истории церковной смуты.  
М. : Крутицкое патриаршее подворье, 1996. 670 с.
12. Григорий (Чуков), митрополит. Дневник 1921–1922 гг. Фрагменты // 
Александрова- Чукова Л. К. Митрополит Григорий (Чуков): вехи служения церкви 
Божией. Часть 4 (1). Изъятие церковных ценностей в Казанском кафедральном 
соборе: дневник настоятеля. URL: https://bogoslov.ru/article/1225427 
(дата обращения: 27.08.2022).
13. [Протоколы допроса митрополита Вениамина] // Виртуальная выставка  
к 100-летию Петроградского процесса 1922 года. URL: http://vladimirskysobor-expo.
ru/2022/souzov/ (дата обращения: 27.08.2022).
14. Санкт- Петербургская епархия в XX веке в свете архивных материалов. 1917–1941 
/ сост. Н. Ю. Черепнина, М. В. Шкаровский. СПб. : Лики России, 2000. 267 с.
15. Соглашение об изъятии ценностей из церквей. От Петроградской комиссии 
Помгола // Петроградская правда. 1922. 14 апреля. № 84. С. 2.
16. Шкаровский М. В. Изъятие мощей и церковных ценностей в Петроградской 
епархии в 1918–1922 гг. // Ежегодная богословская конференция Православного 
Свято- Тихоновского гуманитарного университета. 2012. № 22. С. 125–132.
17. Шкаровский М. В. Страдальцы за Веру Христову Санкт- Петербургской земли. 
СПб. : Историко- литературный журнал «Странник», 2021. 432 с.



41

Елкин Анатолий Викторович

Елкин Анатолий Викторович
Государственный музей «Исаакиевский собор»,

хранитель фондов

«Реквием. Русь уходящая»  
П. Д. Корина: лики и судьбы

После распада СССР специалисты получили возможность переос-
мыслить значение произведений, созданных в  советское время, но не со-
ответствующих официально утвержденному тогда методу искусства —  
социалистическому реализму. Одним из подобных шедевров стал «Реквием». 
Работа над главным 1 произведением Павла Дмитриевича Корина (1892–1967)  
(ил. 1) под названием «Реквием. Русь уходящая» продолжалась практически 
всю его творческую жизнь — с 1925 по 1959 год. При этом гигантский холст 
для этой картины размером 541 × 941 см остался нетронутым 2. Задуманное 
художником масштабное историко- философское произведение так и  не 
было создано.

Анализу картины «Реквием. Русь уходящая» посвящены многочислен-
ные труды исследователей. Наиболее значительными среди них можно на-
звать альбом 3 и  каталог 4, подготовленные сотрудниками Государственной 
Третьяковской галереи, в  фондах которой хранятся все эскизы, наброски, 
этюды и рисунки П. Д. Корина, созданные им в ходе работы над указанным 
произведением. Необходимо также отметить один из выпусков журнала 
«Третьяковская галерея» 5, посвященный художнику и героям его ненаписан-
ной картины.

Аспекты сложной творческой судьбы и художественное наследие жи-
вописца подробно рассмотрены в изданной еще при его жизни монографии 
А. И. Михайлова.

1 Морозов А. И. Конец утопии. Из истории искусства в СССР 1930-х годов. М. : Галарт, 1995. С. 154.
2 Павел Корин. Реквием. К истории «Руси уходящей». М. : Государственная Третьяковская гале-
рея, 2013. С. 82.
3 Павел Дмитриевич Корин. 1892–1967. К столетию со дня рождения / под общ. ред. Л. И. Иовле-
вой. М. : Государственная Третьяковская галерея, 1993. 96 с.
4 Павел Корин. Реквием. К истории «Руси уходящей». 256 с.
5 Третьяковская галерея. 2014. № 2 (43).

УДК 75.04
+75.046



42

Кафедра Исаакиевского собора

Среди недавних исследований безусловный интерес вызывают статьи 
О. И. Зверевой 6, О. В. Кириченко 7 и С. М. Саньковой 8.

Творчество Павла Корина прошло через трудную, трагическую по-
лосу. На протяжении многих лет он самозабвенно служил одной великой 
цели — созданию грандиозной картины «Уходящая Русь». Замысел про-
изведения сложился не сразу. Сначала художник называл свою будущую 
работу «Реквием», и ее контуры еще не были до конца ясны. Лишь посте-
пенно, возникая из отдельных образов, картина все больше принимала 
характер монументального произведения и отражала смену эпох в исто-
рии России 9.

Героями «портретной галереи» П. Д. Корина стали выдающиеся деятели 
духовенства, стоявшие во главе церкви в период «обновленческого» раскола 
(патриарх Сергий Страгородский) (ил.  2, 3), духовные лидеры тайных мо-
нашеских общин, сгинувшие в лагерях (иеромонах Феодор Богоявленский) 
(ил. 4, 5), неудобные для церковных властей реформаторы (епископ Антонин 
Грановский) (ил.  6, 7), канонизированные ныне священники (прото иерей 
Сергий Успенский) (ил. 8, 9), хранители духовных традиций (схи игумения 
Фамарь) (ил. 10, 11), а также безвестные юродивые (слепой певчий Данила 
и нищий с паперти Дорогомиловского собора)10 (ил. 12, 13).

Очевидно, что передача характерного облика каждого и общности их 
как участников «последнего парада церкви», трактуемого живописцем как 
событие Страшного суда, была для него основной целью работы.

В 1936 году Павел Корин написал в своем дневнике: «9 и 10 марта слу-
шал подряд два раза в  Большом зале Консерватории “Реквием” Берлиоза. 
Этот пафос и стон должен быть в моей картине, гром, медные трубы и басы. 
Этот почерк должен быть» 11.

Именно с темой Страшного суда связан один из первых композицион-
ных эскизов «большой» картины, названный художником «Исход в  Иоса-

6 Зверева О. А. Концепция русской истории в «Реквиеме» Павла Корина // Искусство христиан-
ского мира. Сборник статей. Выпуск 10. 2007. С. 532–543.
7 Кириченко О. В. Перемены в сословной сфере: разрушение и созидание (1917–1990) // Вояд-
жер: мир и человек. 2018. № 11. С. 54–133.
8 Санькова С. М. Образ православного духовенства в русской бытовой живописи XIX — первой 
половины XX века // Тетради по консерватизму. 2021. № 1. С. 54–67.
9 Михайлов А. И. Образы двух эпох // Искусство. 1982. № 6. С. 41.
10 Александрова Н. А., Головина В. П. «Dies Irae». «Реквием» Павла Корина в  Государственной 
Третьяковской галерее. С. 10–11.
11 Цит. по: П. Д. Корин об искусстве. Статьи. Письма. Воспоминания о  художнике / сост. 
Н. Н. Банковский. М. : Советский художник, 1988. С. 16.



43

Елкин Анатолий Викторович

фатову долину суда» (1928). В Библии, в Книге пророка Иоиля о Иосафато-
вой долине, можно найти такие слова: «Спешите и  сходитесь, все народы 
окрестные, и соберитесь; туда, Господи, веди Твоих героев. Пусть воспрянут 
народы и  низойдут в  долину Иосафата; ибо там Я  воссяду, чтобы судить  
все народы отовсюду» (Иоил. 3:11–12). Построение этого эскиза во многом 
отсылает зрителя к  произведениям предшественников Павла Корина — 
Александра Иванова и Михаила Нестерова, а также к некоторым образцам 
классического итальянского искусства 12.

В  1929  году П. Д. Корин пишет этюд протоиерея Сергия Успенского, 
потомственного православного священника, благочинного Москвы. На пор-
трете человек со смиренным, печальным лицом двумя руками держит пе-
ред собой крест. Внутренним взором он видит свой крестный путь впереди. 
Его неоднократно арестовывали и в 1922 году приговорили к десяти годам 
тюрьмы. Освободили условно, «за  преклонностью лет». Племянника отца  
Сергия, протоиерея Сергея Михайловича Успенского (младшего) расстреля-
ли на полигоне в Бутове в 1937 году. Его П. Д. Корин также запечатлел для 
картины — сжатые сомкнутые руки, прямая осанка, готовность с достоин-
ством предстать перед смертью. Один из высоких посетителей мастерской 
художника заметил: «Ваши герои имеют ту осанку, которая была свой-
ственна людям эпохи Возрождения, ваши и митрополит, и монахи, и нищие, 
и слепые — все проходят под фанфары» 13.

Еще одна изображенная фигура — молодой монах в чуть коротковатом 
подряснике, с  ниспадающими на плечи волосами и  небольшой бородкой. 
Это иеромонах Феодор, в миру — Олег Богоявленский, сын русского консу-
ла в Персии, окончивший четыре курса медицинского факультета Москов-
ского государственного университета. В  его облике читаются уверенность 
в себе и готовность к действию. Позже, в годы вой ны, работая над трипти-
хом «Александр Невский», П. Д. Корин напишет его в виде могучего молодца 
с засученными рукавами и кистенем в руке 14 (ил. 14).

1930-е годы — разгар гонений на Церковь. Но П. Д. Корин продолжал 
рисовать священнослужителей и постоянно занимался поиском моделей для 
своей картины. Ощущение апокалиптичности ситуации из-за постоянных 
арестов, расстрелов священнослужителей и уничтожения церквей отражают 

12 Александрова Н. А., Головина В. П. «Dies Irae». «Реквием» Павла Корина в  Государственной 
Третьяковской галерее. С. 10.
13 Цит. по: П. Д. Корин об искусстве. Статьи. Письма. Воспоминания о художнике. С. 115.
14 Копировский А. М. По ком звучит Реквием? // Русский мир. 2012. № 9. С. 45.



44

Кафедра Исаакиевского собора

подписи к зарисовкам в его личных записных книжках. В июне 1933 года под 
рисунком, изображающим трех монахов, художник восклицает: «Опоздал 
молодой иеромонах, опоздал этот молодой монах. Поздно… Опоздал… Все 
опалены огнем апокалиптическим. Некто очертил кровавый круг. Его не пе-
реступить. Конец» 15.

Тревожно горение красного цвета на фоне доминирующего темного тона 
этюда схимника отца Агафона (ил. 15). В траурном сочетании красного и чер-
ного — предчувствие трагедии: схиархимандрита Агафона (Игнатия Лебедева) 
в середине 1930-х арестовали вместе с другими монахами Высоко- Петровского 
монастыря, в 1938 году он скончался в тюремном лазарете 16 (ил. 16).

Сам художник так определил настроение задуманной картины: «Ше-
ствие под похоронный мотив “Святый Боже”. Удары колокола. Мрачно, без-
надежно… Торжественный трагизм…» 17.

К концу 1930-х годов многие позировавшие художнику духовные лица 
подверглись репрессиям, а некоторые были впоследствии канонизированы. 
Можно сказать, что герои будущей картины больше походили не на священ-
ников, а на революционеров. Они были готовы к смерти, не чувствуя за со-
бой никакой вины, превращая свою гибель в победоносное оружие 18.

Парадоксально, но лучше всего это впечатление передает в своей записке  
от 8  декабря 1936  года на имя И. В. Сталина заместитель заведующего 
культурно- просветительским отделом ЦК ВКП(б) А. И. Ангаров: «Извест-
ный московский художник Павел Корин более 10 лет работает над подго-
товкой картины, где должны быть изображены церковники, монахи, юро-
дивые и  т. д.  За все это время он выставил всего две картины: портреты  
т. т. Горького и Ягоды. Подготовка П. Д. Корина к основной картине выра-
жается в  сотне эскизов, натурщиками для которых служат махровые изу-
веры, сохранившиеся в  Москве обломки духовенства, аристократических 
фамилий, бывшего купечества и  пр. Так, например, среди натурщиков  
П. Д. Корина имеется человек, окончивший два высших учебных заведения 
и в 1932 году постригшийся в монахи. Корину позируют бывшие княгини, 
ныне ставшие монахинями, попы всех рангов и положений, протодьяконы, 
юродивые и прочие подонки. <…>

15 Цит. по: Старовойтова А. Ю. Русские патриархи XX  века в  творчестве Павла Корина 
// Третьяковская галерея. 2014. № 2 (43). С. 23.
16 Волошина И. А. Непрозвучавший реквием Павла Корина // Фома. 2015. № 4 (144). С. 74.
17 Цит. по: Михайлов А. И. Павел Корин. М. : Советский художник, 1965. С. 83.
18 Санькова С. М. Образ православного духовенства в русской бытовой живописи XIX — первой 
половины XX века. С. 63.



45

Елкин Анатолий Викторович

Павел Корин передает ненависть этих людей, по его замыслу сильных, 
волевых, преисполненных готовности умереть за свои религиозные идеи. <…>

Внешность персонажей картины П. Д. Корина характерна нарочитой 
нищетой, униженностью, грязью, подчеркивающей их угнетенное состоя-
ние, в то время как внутренний образ настойчиво демонстрирует перед зри-
телем особую стойкость, убежденность и непреклонность этих людей. <…>

Характеризуя свою картину как живописное произведение на тему “Ухо-
дящая Русь”, Павел Корин, по нашему мнению, создаст картину, утверждаю-
щую религиозное чувство и острием своим направленную против нас» 19.

Примечательно, что в июле 1937 года А. И. Ангаров был арестован по 
обвинению во вредительстве и участии в антисоветской террористической 
организации правых и расстрелян в ноябре того же года 20.

Почти четверть века (хотя и со значительными перерывами) П. Д. Корин  
писал окончательный эскиз картины, который завершил в 1959 году (ил. 17). 
Этот эскиз не просто дает представление о композиции и художественном 
строе задуманного полотна, но и раскрывает конкретное содержание каж-
дого образа. Многофигурный групповой портрет, созданный живописцем, 
по праву можно причислить к лучшим образцам жанра.

Все этюды написаны с  натуры — они сохраняют портретные черты 
определенных лиц. Но это не просто зарисовки моделей. Один из первых ис-
следователей творчества художника С. Н. Дружинин отмечал: «Они припод-
няты над простым воспроизведением натуры, одухотворены и монумента-
лизированы, ибо задумывались как части единой масштабной композиции. 
Этюды, несомненно, обладают самостоятельной ценностью и представляют 
собой значительный художественный документ эпохи величайших потрясе-
ний и сдвигов» 21.

П. Д. Корин стремился правдиво и точно передать образ «людей боль-
шой веры и  убеждений», он избегал показной идеализации в  портретах.  
Художник утверждал своим творчеством: «Дух в человеке — главное. Первым, 
кто раскрыл в искусстве всю мощь духа человека, был Микеланджело. И мне, 
в меру моих возможностей, хочется воспевать человеческий дух. Поэтому 
я ищу в жизни людей, в которых сильно духовное содержание, и пишу их…  
То, в чем я не вижу величия духа, меня увлечь не может» 22.

19 Цит. по: «Корину позируют подонки» // Источник. 1994. № 3 (10). С. 92, 94.
20 Экштут С. А. Павел Корин: «Не насилуйте, не насилуйте дух…» // Родина. 2013. № 12. С. 72.
21 Дружинин С. Н. Павел Корин // Искусство. 1962. № 7. С. 9.
22 Цит. по: Волошина И. А. Непрозвучавший реквием Павла Корина. С. 77.



46

Кафедра Исаакиевского собора

Многоликая толпа, заполнив Успенский собор Московского Кремля, 
готовится к торжественному выходу. Такое решение сюжета позволило ху-
дожнику обратить всех героев картины лицом к зрителю, что в свою очередь 
способствует наиболее полному раскрытию портретных характеристик.

Красный цвет богослужебных облачений митрополита Трифона и сто-
ящих за его спиной патриархов ясно говорит нам о  том, что это празднич-
ное Пасхальное богослужение. Можно с точностью установить дату: это 5 мая 
1918 года. Именно в этот день епископ Дмитровский Трифон (Туркестанов), 
викарий Московской епархии, возглавлял последнее Пасхальное богослуже-
ние в Успенском соборе, после которого большевики закрыли доступ в храм 
для верующих. Но дата здесь имеет очень условное значение — служба прохо-
дит в мистическом и метафизическом пространстве, поскольку славить вос-
кресшего Христа собрались и живые, и воскресшие из мертвых патриархи 23.

Художник точкой отсчета для осмысления истории берет свое время, 
с его гонениями на веру и Церковь. От этой временной точки отходят в про-
тивоположные стороны две исторические перспективы. Одна — в прошлое, 
которое олицетворяет Успенский собор Московского Кремля, вторая — 
в  будущее, ожидание Второго пришествия Христа, которое олицетворяет 
фреска Страшный Суд на западной стене собора 24.

«3 апреля 1935 года. Вечер. Колонный зал. “Реквием” Берлиоза. Помни 
“День гнева”, какое величие! Вот так бы написать картину. “День гнева, день 
суда, который превратит мир в пепел”. Какая музыка!» 25.

В центре картины художник расположил высшее духовенство. С пер-
вого плана в упор на зрителя смотрит иеромонах Пимен (Извеков), ставший 
патриархом уже после смерти П. Д. Корина. В  одном храме одновременно 
вместе сошлись четыре патриарха, последовательно возглавлявшие Рус-
скую православную церковь. Уже одно только это обстоятельство говорит 
в  пользу того, что замысел всего полотна не сводился лишь к отображению 
трагически уходящей Святой Руси. Мысль о происходящей трагедии читает-
ся и в композиции картины, и в лицах ее персонажей. Но лица большинства 
из них омрачены не только скорбью, они отмечены и глубокими сосредото-
ченными раздумьями 26.

23 Тихомиров В. А. «Русь уходящая» или апокалипсис от Корина. URL: https://s-t-o-l.com/
material/26260-rus-ukhodyashchaya-ili-apokalipsis-ot-korina (дата обращения: 20.08.2022).
24 Зверева О. А. Концепция русской истории в «Реквиеме» Павла Корина. С. 542.
25 Цит. по: П. Д. Корин об искусстве. Статьи. Письма. Воспоминания о художнике. С. 13.
26 Ионина Н. А. 100 великих картин. М. : Вече, 2004. С. 500.



47

Елкин Анатолий Викторович

Образы П. Д. Корина демонстрируют осмысленное неприятие как наив-
ного оптимизма, так и в целом идеологии нового строя. Воплощение трагической 
правды и  драматической безысходности представляет разительный контраст 
с утопическими мечтами официального советского искусства 1930-х годов 27.

Каждый зритель, видя пронзительные по силе воздействия портреты для 
будущей картины, может в силу своей фантазии представить большую единую 
композицию. Парадоксально, но чистый холст и недосказанность имеют свою 
силу воздействия, будят мысль, вызывают раздумья. Портреты, являясь ча-
стью ненаписанного холста, оставляют свой след в душах зрителей 28.

По сути, П. Д. Корин создал то же, что сделал А. А. Иванов в своей вели-
кой картине «Явление Христа народу», самой любимой из русской живописи 
для Павла Дмитриевича, однако, с некоторой важной разницей. В произве-
дении А. А. Иванова Христос- Мессия показался, надежды сбылись, чаяния 
воплотились. В  «Реквиеме» же Христа не видно, более того, Святая Русь 
в момент ее голгофского испытания страшится и в трепете ждет врагов Спа-
сителя, а не Христа воскресшего 29.

Сам художник никогда не верил в  окончательный уход Святой Руси, 
в исчезновение православной духовности. Он был убежден: «Русь была, есть 
и будет. Все ложное и искажающее ее подлинное лицо может быть пусть за-
тянувшимся, пусть трагическим, но только эпизодом в истории этого вели-
кого народа» 30.

Каждый человек, которого запечатлел П. Д. Корин, на самом деле уже 
стоит перед невидимо приближающимся Христом и поэтому, действитель-
но, горит свечой, освещающей его «намерения и помышления сердечные». 
В  этом смысле этюды из портретов конкретных личностей превращаются 
в типы людей определенного характера, пола, возраста, вырастают до мону-
ментального обобщения, становясь в чем-то подобными иконам 31. Их голо-
са сплетаются в «Реквием». Он по-своему близок написанному практически 
в те же годы «Реквиему» Анны Ахматовой:

27 Морозов А. И. Конец утопии. Из истории искусства в СССР 1930-х годов. С. 155, 158–159.
28 Банковский Н. Н. Художественное наследие Павла Корина // Павел Дмитриевич Корин. 
1892–1967. К столетию со дня рождения / под общ. ред. Л. И. Иовлевой. М. : Государственная 
Третьяковская галерея, 1993. С. 8.
29 Кириченко О. В. Перемены в сословной сфере: разрушение и созидание (1917–1990). С. 108.
30 Цит. по: Ионина Н. А. 100 великих картин. М. : Вече, 2004. С. 502.
31 Копировский А. М. По ком звучит Реквием? // Русский мир. 2012. № 9. С. 47.



48

Кафедра Исаакиевского собора

…Хотелось бы всех поименно назвать,
Да отняли список, и негде узнать…

В  характере творчества П. Д. Корина заметно тяготение к  монумен-
тальности, она присуща его мышлению. Художник в  каждом пейзаже или 
портрете находит свою высоту и духовность. Однажды Павел Дмитриевич 
упомянул, что его могут увлечь люди только с глубоким интеллектом, духов-
но богатые. Портреты, им созданные, открывают главное в человеке, в них — 
умение видеть существенное, важное, характерное 32.

Замысел П. Д. Корина видится особенно значительным сегодня, когда 
художественный материал советского периода дополняется все новыми де-
талями и подробностями, становится для зрителей все более многозначным, 
несмотря на то, что интерес к нему во многом остается тенденциозным и за-
частую зависит от взаимоотношений авангардных направлений в искусстве 
и идеологии 33.

В  настоящее время персонажи «Руси уходящей» — митрополиты,  
архиепископы, игумены, прихожане — воспринимаются как символы траги-
ческих коллизий в истории России XX века.

В  письме В. М. Черкасскому П. Д. Корин написал: «Мне трудно Вам 
объяснить, почему я писал это, но все-таки я скажу, что трагедия моих пер-
сонажей была моей бедой. Я не смотрел на них со стороны, я жил с ними, 
и сердце мое обливалось кровью» 34.

Автор выражает благодарность сотрудникам Государствен-
ной Третьяковской галереи и лично Александру Годованцу за предостав-
ление материалов, необходимых для подготовки настоящей статьи.

32 Банковский Н. Н. Художественное наследие Павла Корина. С. 8.
33 Александрова Н. А., Головина В. П. «Dies Irae». «Реквием» Павла Корина в Государственной 
Третьяковской галерее. С. 6.
34 Цит. по: П. Д. Корин об искусстве. Статьи. Письма. Воспоминания о художнике. С. 241.



49

Елкин Анатолий Викторович

Библиография

1. Александрова Н. А., Головина В. П. «Dies Irae». «Реквием» Павла Корина 
в Государственной Третьяковской галерее // Третьяковская галерея. 2014.  
№ 2 (43). С. 6–19.
2. Волошина И. А. Непрозвучавший реквием Павла Корина // Фома. 2015.  
№ 4 (144). С. 70–77.
3. Дружинин С. Н. Павел Корин // Искусство. 1962. № 7. С. 6–14.
4. Зверева О. А. Концепция русской истории в «Реквиеме» Павла Корина //  
Искусство христианского мира. Сборник статей. Выпуск 10. 2007. С. 532–543.
5. Ионина Н. А. 100 великих картин. М. : Вече, 2004. С. 496–502.
6. Кириченко О. В. Перемены в сословной сфере: разрушение и созидание  
(1917–1990) // Вояджер: мир и человек. 2018. № 11. С. 54–133.
7. Копировский А. М. По ком звучит Реквием? // Русский мир. 2012.  
№ 8. С. 30–35; № 9. С. 40–47.
8. «Корину позируют подонки» // Источник. 1994. № 3 (10). С. 91–94.
9. Михайлов А. И. Образы двух эпох // Искусство. 1982. № 6. С. 41–44.
10. Михайлов А. И. Павел Корин. М. : Советский художник, 1965. 232 с.
11. Морозов А. И. Конец утопии. Из истории искусства в СССР 1930-х годов.  
М. : Галарт, 1995. С. 154–159.
12. П. Д. Корин об искусстве. Статьи. Письма. Воспоминания о художнике / сост. 
Н. Н. Банковский. М. : Советский художник. 1988. 320 с.
13. Павел Дмитриевич Корин. 1892–1967. К столетию со дня рождения / под общ. 
ред. Л. И. Иовлевой. М. : Государственная Третьяковская галерея, 1993. 96 с.
14. Павел Корин. Реквием. К истории «Руси уходящей». М. : Государственная 
Третьяковская галерея, 2013. 256 с.
15. Санькова С. М. Образ православного духовенства в русской бытовой живописи 
XIX — первой половины XX века // Тетради по консерватизму. 2021. № 1. С. 54–67.
16. Старовой това А. Ю. Русские патриархи XX века в творчестве Павла Корина // 
Третьяковская галерея. 2014. № 2 (43). С. 20–37.
17. Тихомиров В. А. «Русь уходящая» или апокалипсис от Корина.  
URL: https://s-t-o-l.com/material/26260-rus-ukhodyashchaya-ili-apokalipsis-ot-korina 
(дата обращения: 20.08.2022). 
18. Экштут С. А. Павел Корин: «Не насилуйте, не насилуйте дух…» // Родина. 2013. 
№ 12. С. 66–75.



50

Кафедра Исаакиевского собора

Иерей Виталий Капралов
храм Всех святых, в земле Санкт- Петербургской

просиявших (в Левашово), священник

Архиепископ Венедикт (Плотников). 1872–1937 годы

Будущий архипастырь Виктор Васильевич Плотников родился 
25  октября 1872  года в  селе Лижма Петрозаводского уезда Олонецкой 
губернии в многодетной семье священника Василия Плотникова 1. После 
окончания общей школы Виктор принял решение идти по стопам отца 
и служить Церкви. Служению он посвятит всего себя без остатка, за что 
и отдаст впоследствии жизнь.

В 1893 году Виктор Васильевич Плотников успешно окончил Олонец-
кую духовную семинарию 2. Вскоре преосвященным Павлом, епископом 
Олонецким и Петрозаводским, он был назначен на должность штатного пса-
ломщика в Петрозаводский кафедральный собор 3. Виктор был талантливым 
и разносторонним человеком, очень любил петь Богу и даже некоторое вре-
мя преподавал церковное пение в местном духовном училище 4. Также он яв-
лялся активным участником церковной жизни, неоднократно был крестным 
и свидетелем в Таинствах венчания 5.

20 июля 1894 года Виктор Плотников вступил в законный брак с юной 
девушкой Лидией Львовной Малиновской, с отцом которой вместе препода-
вал в духовном училище 6. В связи с женитьбой и церковным послушанием, 
а также необходимостью помогать многодетной семье своих родителей мо-
лодой человек был освобожден от службы в армии 7.

15 августа 1894 года состоялась его священническая хиротония. Отец 
Виктор был приписан к  Петрозаводскому кафедральному собору с  остав-
лением на вакансии псаломщика 8. 13 июня 1895 года в семье Плотниковых 
произошло событие, принесшее одновременно радость и  печаль. У  отца 

1 О рождении Виктора Плотникова // Национальный архив Республики Карелия (НА РК).  
Ф. 25. Оп. 22. Д. 280. Л. 816 об. — 817.
2 Справка о воинской повинности // НА РК. Ф. 25. Оп. 15. Связка 107. Д. 2205. Л. 179–180 об.
3 Клировые ведомости храма Ксенофонта и  Марии // Центральный государственный 
исторический архив Санкт- Петербурга (ЦГИА СПб). Ф. 19. Оп. 113. Д. 4157. Л. 69 об. — 70 об.
4 Там же.
5 Виктор Плотников поручитель на венчании // НА РК. Ф. 25. Оп. 27. Д. 647. Л. 262 об. — 263.
6 Венчание Виктора Плотникова и Лидии Малиновской // НА РК. Ф. 25. Оп. 22. Д. 430. Л. 115 об. — 116.
7 Справка о воинской повинности // НА РК. Ф. 25. Оп. 15. Связка 107. Д. 2205. Л. 179–180 об.
8 Дело о рукоположении // НА РК. Ф. 25. Оп. 15. Связка 107. Д. 2213. Л. 52 об. — 53.

УДК 259
+272



51

Иерей Виталий Капралов

Виктора родилась дочь Таисия, но во время родов умерла матушка Лидия 9, 
и в дальнейшем он воспитывал свою единственную дочь в одиночку.

11 июля 1895 года согласно прошению отец Виктор был перемещен на ва-
кансию штатного священника в Вытегорский Воскресенский собор 10. Он был 
очень деятельным человеком, поэтому объем возложенных на него послуша-
ний возрастал. В 1895 году отец Виктор был назначен преподавателем Закона 
Божия солдатам, в том же году стал представителем от духовного ведомства 
в Вытегорской санитарной исполнительной комиссии, а в 1896 году — законо-
учителем Чундручейской церковно- приходской школы при Вытегорском со-
боре. 25 февраля 1897 года преосвященным Назарием, епископом Олонецким 
и Петрозаводским, отец Виктор был утвержден в должности законоучителя 
церковно- приходской школы в городе Вытегра, а также законоучителя в гим-
назии им. Таганцевой 11. Исполнение этих послушаний потребовало от молодо-
го священника незаурядных способностей и полной самоотдачи . В 1896 году 
его наградили правом ношения набедренника и скуфьи 12.

В  1898  году отец Виктор, решив продолжить обучение, поступил 
в Санкт- Петербургскую духовную академию, в связи с чем он по благосло-
вению священноначалия оставил текущие послушания и переехал в Петер-
бург . Будучи студентом, отец Виктор служил в церкви во имя святых Ксе-
нофонта и  Марии при убежище княжон Волконских для слепых женщин. 
Впоследствии указом митрополита Санкт- Петербургского и  Ладожского 
Антония (Вадковского) он был зачислен в штат этого храма 13.

В 1902 году иерей Виктор Плотников успешно защитил магистерскую 
диссертацию (тема: «Нравственное учение преподобного Нила Сорского») 
и  окончил Петербургскую духовную академию, получив степень кандида-
та богословия 14. Он, как и прежде, ревностно продолжал нести церковные 
послушания, являясь законоучителем Громовского детского приюта Свя-
того Сергия, 1-го Литейного смешанного начального училища, Реального  
училища Гельда и  7-ми классного женского коммерческого училища Хво-
ровой, а также Павловского института 15. Нужно отметить, что обязанности 

9 Рождение дочери Таисии // НА РК. Ф. 25. Оп. 22. Д. 441. Л. 202 об. — 203.
10 Там же.
11 Клировые ведомости храма Ксенофонта и Марии // ЦГИА СПб. Ф. 19. Оп. 113. Д. 4157. 
Л. 69 об. — 70 об.
12 Там же.
13 Там же.
14 Архив Санкт- Петербургской духовной академии (Архив СПбДА). Журнал заседания совета 
Санкт-Петербургской духовной академии за 1901–1902 гг. С. 350. 
15 Архив СПбДА. Журнал заседания совета… С. 350. 



52

Кафедра Исаакиевского собора

законоучителя отец Виктор исполнял успешно. Об этом говорит, например, 
тот факт, что по благословению владыки Антония (Вадковского) его коман-
дировали на всероссийский съезд законоучителей средне- учебных светских 
заведений 16. Любовь и  стремление к  просвещению простых людей он не 
оставит и в дни гонений 17.

В  1905  году отец Виктор был награжден правом ношения камилав-
ки, а в 1907  году указом митрополита назначен настоятелем храма во имя 
апостолов Петра и  Павла Санкт- Петербургского Павловского женского 
 института 18. В 1909 году награжден правом ношения золотого наперстного 
креста, в мае 1913 года — орденом Святой Анны III степени. 6 мая 1915 года 
иерей Виктор Плотников был возведен в сан протоиерея 19.

Важно, что отец Виктор был не только ответственным исполнителем по-
ручений священноначалия, но еще и  духовным, милостивым, сострадатель-
ным человеком, которому не были чужды беды простых людей. Он активно 
занимался сбором средств нуждающимся. Так, например, его стараниями был 
организован сбор пострадавшим от землетрясения в Семиреченской области, 
случившегося в феврале 1911 года. За это отец Виктор был удостоен благодар-
ности от Государыни Императрицы Александры Федоровны 20.

События 1917 года разделили жизнь как отца Виктора, так и всей 
Церкви на «до» и  «после». С  первых же дней прихода к  власти боль-
шевиков на Церковь и ее чад обрушились гонения. Необходимо было 
перестраивать церковную жизнь под новые реалии. Возможностей 
у  Церкви становилось все меньше, многие священнослужители уже 
приняли мученическую смерть за веру. В  этих условиях протоиерей 
Виктор Плотников продолжал мужественно служить и исполнять раз-
личные послушания.

В 1919 году отец Виктор исполнял одновременно обязанности настоятеля 
Никольского морского собора и  Благовещенской церкви в  Кронштадте 21.  
В этом же году его перевели на должность делопроизводителя Исаакиевского 
собора, а позднее — назначили ключарем 22.

16 Клировые ведомости церкви св. Апостолов Петра и Павла при Павловском институте за 
1911 г. // ЦГИА СПб. Ф. 372. Оп. 1. Д. 5. Л. 139.
17 О награждении клириков. 1919 г. // ЦГИА СПб. Ф. 678. Оп. 2. Д. 3. Л. 129.
18 Там же.
19 Клировые ведомости церкви св. Апостолов Петра и Павла при Павловском институте за 
1911 г. // ЦГИА СПб. Ф. 372. Оп. 1 Д. 5. Л. 139.
20 Там же.
21 О награждении клириков. 1919 г. // ЦГИА СПб. Ф. 678. Оп. 2. Д. 5. Л. 35.
22 Отд. Церк. Стола. Кронштадт. О переводе Плотникова В. // ЦГА СПб. Ф. 285. Оп. 13. Д. 6. Л. 6.



53

Иерей Виталий Капралов

Необоснованные аресты духовенства со стороны советской власти на-
бирали обороты. В июне 1920 года отец Виктор, также был арестован и за-
ключен в петроградскую тюрьму, но через некоторое время освобожден 23.

Вскоре он принял монашеский постриг и  был наречен Венедиктом, 
в  честь святого Венедикта Нурсийского. 28  августа 1920  года на праздник 
Успения Пресвятой Богородицы его возвели в сан епископа, хиротонию воз-
главил будущий священномученик митрополит Петроградский и Гдовский 
Вениамин (Казанский) 24. Владыка Венедикт стал викарием митрополита 
Петроградского и носил титул Кронштадтский. В его обязанности входило 
большое количество послушаний: образование, епархиальные собрания, ос-
мотр городских храмов, бракоразводные дела, надзор за обществом право-
славных приходов и многое другое 25.

Летом 1922 года проходил так называемый «Петроградский процесс» — 
уголовное дело, сфабрикованное большевиками против Церкви 26. Суть  
обвинения сводилась к  тому, что митрополит Петроградский Вениамин 
(Казанский) и его ближайшие помощники, в числе которых был и епископ 
Кронштадтский Венедикт (Плотников), а также большая часть духовенства 
и мирян города препятствовали кампании по «законному» изъятию церков-
ных ценностей в пользу голодающих в Поволжье.

На самом деле, изъятие ценностей было лишь ширмой, прикрывающей 
истинные цели кампании. Как известно из слов В. И. Ленина, сказанных по 
этому поводу в начале 1922 года, основной задачей проводимых мероприя-
тий являлось разрушение Церкви и физическое устранение видных церков-
ных деятелей. В результате, под прикрытием «законности» в 1922 году мно-
гие священнослужители были арестованы и убиты.

Митрополит Вениамин вызывал сильное раздражение у советской вла-
сти. Во-первых, потому, что считался другом и преемником неугодного боль-
шевикам патриарха Тихона; во-вторых, пользовался большим уважением 
и  любовью среди жителей Петрограда. Вместе с  митрополитом на скамье 
подсудимых оказались еще 85 человек, среди которых был и владыка Вене-
дикт (Плотников), ставший одним из основных обвиняемых 27.

23 Багдасарова Ж. Р., Шкаровский М. В. Венедикт (Плотников) // Православная энциклопедия. 
Т. 7. М., 2004. С. 581.
24 Там же.
25 Архив УФСБ по Санкт- Петербургу и Ленинградской области. Архивно-след. дело № П-36314. 
Об противодействиях изъятию церковных ценностей. 1922 г.
26 Там же.
27 Там же.



54

Кафедра Исаакиевского собора

Суд был публичным и  показательным. Несмотря на несостоятель-
ность обвинения с юридической стороны и многочисленные казусы, 5 июля 
1922 года Петроградский губернский революционный трибунал все же вы-
нес свой приговор. За «организацию преступной контрреволюционной 
группы, поставившей себе целью борьбу с советской властью», десять чело-
век во главе с митрополитом Вениамином были приговорены к расстрелу, 
остальные получили различные виды наказаний 28.

Среди десяти осужденных к смерти был и епископ Венедикт (Плотни-
ков) . Однако принять мученическую кончину суждено было не всем при-
говоренным, во всяком случае, не в  этот раз. Четверо из десяти, во главе 
с митрополитом Вениамином, были расстреляны практически сразу после 
вынесения приговора, а  для шестерых осужденных, в  числе которых был 
епископ Венедикт, расстрел был заменен тюремным заключением 29.

Вот что по этому поводу писал сам владыка Венедикт в письме патри-
арху Тихону: «Имею честь с сыновним почтением донести Вашему Святей-
шеству, что 6 ноября 1923 г. Петроградский Губернский суд… в открытом 
судебном заседании, заслушав и рассмотрев дело осужденного Плотнико-
ва Венедикта Васильевича, приговором от 10/VI по 5 июля 1922 г. к высшей 
мере наказания, расстрелу, замененному ВЦИКом лишением свободы на 
5  лет, а  затем сокращенному ВЦИКом до двух лет шести месяцев за пр. 
ст. 62 и 119 Угол. Кодекса, по ходатайству Петроградской Губернской Рас-
пределительной Комиссии, на предмет условно- досрочного освобождения 
от наказания полностью, — определил: ходатайство Комиссии удовлетво-
рить. В виду сего вышеизложенного почтительнейше прошу Ваше Святей-
шество возвратить меня к исполнению обязанностей Епископа Кронштад-
ского, викария Петроградской Епархии» 30. После резолюции Патриарха 
епископ Венедикт сразу вернулся к  исполнению своих архипастырских 
обязанностей в Петрограде, где его уже ждали другие серьезные вызовы 
и испытания.

Советская власть стремилась физически уничтожить Русскую Право-
славную Церковь. Для этого использовались разные методы борьбы, в  том 
числе она пыталась разрушить Церковь изнутри. С начала 1920-х годов группа 
«прогрессивного» духовенства во главе со священником А. Введенским, 

28 О помиловании епископа Венедикта // Центральный государственный архив Санкт- Петербурга 
(ЦГА СПб). Ф. 7384. Оп. 33. Д. 238. Л. 243. 
29 Там же. 
30 Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 831. Оп. 1. Д. 218. Л. 221–221 об.



55

Иерей Виталий Капралов

поддерживаемая большевиками, стала открыто выражать свое несогласие 
с  действующим церковным курсом патриарха Тихона. Особенно это каса-
лось порицающего отношения Патриарха к действующей безбожной власти. 
Обманными лозунгами, подпитываемыми государственной пропагандой, 
этой группе удалось вызвать смуту и  склонить на свою сторону довольно 
большое количество православного духовенства и мирян. Вследствие этих 
процессов произошел так называемый «обновленческий раскол», ставший 
большой бедой, на борьбу с которой были отданы все усилия иерархов и ми-
рян истинной Церкви. Как архипастырь, верный патриарху Тихону, епископ 
Венедикт (Плотников) также активно участвовал в  борьбе с  обновленче-
ством в Петрограде.

В  октябре 1922  года новым управляющим Петроградской епархией 
назначили епископа Мануила (Лемешевского). С его приходом началось 
массовое возвращение отошедших к обновленцам храмов в лоно истинной 
Патриаршей церкви. Волна покаяния прокатилась по всем епархиям стра-
ны. В  этой обстановке нужны были духовные и  деятельные архипастыри. 
В связи с этим епископ Мануил просил у патриарха Тихона согласия и бла-
гословения на передачу Венедикту (Плотникову), епископу Кронштадтско-
му, духовного руководства приходами и монастырями Олонецкой епархии, 
которые захотели отойти от обновленчества 31.

В феврале 1924 года, после ареста епископа Мануила (Лемешевского), 
владыка Венедикт принял на себя временное управление Петроградской 
епархией. Одновременно он возглавлял Олонецкую и Новгородскую епар-
хии, активно продолжая борьбу с  обновленчеством 32. Для управления Пе-
троградской епархией владыка Венедикт создал епископский совет, в кото-
рый вошли епископы Григорий (Лебедев) и Серафим (Протопопов) 33. Нужно 
отметить, что успех владыки в  борьбе с  раскольниками во многом связан 
с его верностью Церкви, традициям и лично патриарху Тихону.

Со временем обновленческое движение прекратило свое суще-
ствование, причем с помощью той самой власти, которая некогда и дала 
ему жизнь. В  1943–1944-х годах Совет по делам религий с  личного одо-
брения И. Сталина провел ряд мероприятий, способствующих распаду 

31 Резолюция митр. Серафима (Александрова) // РГИА. Ф. 831. Оп. 1. Д. 249. Л. 1–6 об.
32 Багдасарова Ж. Р., Шкаровский М. В. Указ. соч. С. 581.
33 Письмо Патриарху Тихону // РГИА. Ф. 831. Оп. 1. Д. 250. Л. 9, 10.



56

Кафедра Исаакиевского собора

 обновленцев 34. А после смерти лидера обновленческого движения А. Вве-
денского 8 августа 1946 года обновленчество практически прекратило свою 
деятельность как таковое.

Епископ Венедикт (Плотников), как и  многие другие священно-
служители, регулярно подвергался притеснениям со стороны советской 
власти. 16 декабря 1925 года он был арестован по надуманному делу «не-
легального совета епископов» 35. Одновременно в  Карелии против него 
возбудили дело так называемого «Противообновленческого катехизи-
са», но владыка Венедикт, находившийся на тот момент в Петроградской 
тюрьме, на допросы в Карелию вызван быть не мог 36. Поразительно, но 
на основании показаний свидетелей он заочно был признан виновным. 
В вину владыке ставилась передача духовенству Петрозаводска противо-
обновленческого катехизиса, что подрывало авторитет советской власти. 
29 апреля 1926 года Венедикт (Плотников) был приговорен к трем годам 
ссылки в Сибирь 37. По некоторым сведениям, он отбывал срок в Нарым-
ском крае Томской области. После тяжелой сибирской ссылки владыка 
вновь приступил к своему архипастырскому служению. Он был назначен 
главой Вологодской епархии, оставаясь при этом епископом Кронштад-
тским 38.

4 апреля 1933 года ко дню Святой Пасхи владыку Венедикта возвели 
в  сан архиепископа 39, 16  июня того же года он был назначен архиеписко-
пом Вологодским, а с октября — архиепископом Новгородским и Старорус-
ским 40. В  октябре 1934  года владыка Венедикт участвовал в  летней сессии 
Патриаршего Священного Синода 41. Стоит отметить, что его деятельность 
в  этих епархиях была очень активная и  многоплодная. Владыка много 
 служил, боролся с остатками обновленчества, создавал различные епархи-
альные органы, организовывал материальную помощь ссыльному духовен-
ству, чем вызывал ненависть у советской власти 42.

34 Соловьев И., прот. Обновленчество // Православная энциклопедия. Т. 52. М., 2018. С. 262.
35 Там же.
36 Архив УФСБ по Новгородской области. Архивно-след. дело № 1а/2114.
37 Там же.
38 Акты Святейшего Тихона, Патриарха Московского и всея России, позднейшие документы 
и переписка о каноническом преемстве высшей церковной власти (1917–1943 г.). М. : Изд-во 
ПСТБИ, 1994. С. 918.
39 Багдасарова Ж. Р., Шкаровский М. В. Указ. соч. С. 581.
40 Архив УФСБ по Новгородской области. Архивно-след. дело № 1а/2114. Л. 3–4.
41 Журнал Московской Патриархии. 1935. № 23–24. С. 1.
42 Архив УФСБ по Новгородской области. Архивно-след. дело № 1а/2114. Л. 18.



57

Иерей Виталий Капралов

В декабре 1936 года владыку Венедикта (Плотникова) назначили на Ка-
занскую кафедру с титулом «архиепископ Казанский и Свияжский». 

Эта кафедра стала для него последней. 28 февраля 1937 года на осно-
вании ложных показаний его арестовывают и этапируют в Ленинград как 
«идейного вдохновителя и организатора контрреволюционной организации 
церковников, существовавшей в Ленобласти с 1932 г.» 43.

Лето 1937 года — самая страшная волна советских репрессий против 
верующих, именуемая «Большой террор». За всю историю христианской 
Церкви нигде и никогда не было такого количества убитых за веру. Постра-
давшие исчисляются сотнями тысяч, что превзошло даже самые страшные 
гонения на христиан I–III веков.

Историки выделяют несколько причин случившегося, но ни одна из 
них не может ни объяснить, ни тем более оправдать того беззакония, ко-
торое было совершено по отношению к Церкви. В августе 1937 года в соот-
ветствии с секретным приказом № 00447 наркома внутренних дел Н. Ежова 
начинаются массовые аресты духовенства и  мирян. Фабрикуются заранее 
заготовленные шаблонные уголовные дела, начинаются казни. Волна ре-
прессий охватила всю страну, все епархии, все приходы. Не обошла она сто-
роной и владыку Венедикта (Плотникова).

На первых допросах владыка Венедикт мужественно отрицал все 
предъявляемые ему нелепые обвинения. Следователи склоняли его к  даче 
ложных показаний на своих собратьев священнослужителей, но он оста-
вался непреклонен. Всего зафиксировано не менее трех допросов с приме-
нением различных незаконных приемов со стороны следствия. Последний 
допрос был 8 мая 1937 года, на котором владыка признал, что действитель-
но высказывался враждебно по отношению к советской власти и виновен 
в этом, в чем и расписался 44. Этого было более чем достаточно для вынесе-
ния смертного приговора.

11 августа 1937 года по приговору тройки Управления НКВД по Ленин-
градской области архиепископ Венедикт Васильевич (Плотников) вместе 
с другими тринадцатью священнослужителями был расстрелян в Ленингра-
де. По имеющимся данным он покоится на территории Левашовской пус-
тоши, бывшем тайном могильнике НКВД.

Действительно ли владыка Венедикт признал себя виновным и подпи-
сывал эти показания — большой вопрос. Скорее всего, это был очередной 

43 Там же.
44 Там же.



58

Кафедра Исаакиевского собора

обман со стороны властей. Слишком много несостыковок и темных пятен. 
До сих пор подлинность документов, слов и подписей осужденных по делам 
«Большого террора» вызывает серьезные сомнения у специалистов.

Вопросов и сомнений не вызывает другое, самое главное — это муче-
ническая смерть владыки Венедикта, которая явилась видимым свидетель-
ством его веры.

Библиография

Архивные материалы:
1. Архив Санкт- Петербургской духовной академии. Журнал заседания совета 
Санкт-Петербургской духовной академии за 1901–1902 гг. 
2. Архив УФСБ по Новгородской области. Архивно-следственное дело № 1а/2114.
3. Архив УФСБ по Санкт- Петербургу и Ленинградской области. Архивно-след. дело 
№ П-36314. Об противодействиях изъятию церковных ценностей. 1922 г.
4. Национальный архив Республики Карелия (НА РК). Ф. 25. Оп. 22. Д. 430. 
Л. 115 об. — 116. Венчание Виктора Плотникова и Лидии Малиновской.
5. НА РК. Ф. 25. Оп. 27. Д. 647. Л. 262 об. — 263. Виктор Плотников поручитель  
на венчании.
6. НА РК. Ф. 25. Оп. 15. Связка 107. Д. 2213. Л. 52 об. — 53. Дело о рукоположении.
7. НА РК. Ф. 25. Оп. 22. Д. 280. Л. 816 об. — 817. О рождении Виктора Плотникова.
8. НА РК Ф. 25. Оп. 22. Д. 441. Л. 202 об. — 203. Рождение дочери Таисии.
9. НА РК. Ф. 25. Оп. 15. Связка 107. Д. 2205. Л. 179–180 об. Справка о воинской 
повинности.
10. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 831. Оп. 1. Д. 250. 
Л. 9, 10, 14, 15 об. Письмо Патриарху Тихону.
11. РГИА. Ф. 831. Оп. 1. Д. 249. Л. 1–6 об. Резолюция митр. Серафима (Александрова).
12. ЦГА СПб. Ф. 7384. Оп. 33. Д. 238. Л. 243. О помиловании епископа Венедикта.
13. ЦГА СПб. Ф. 285. Оп. 13. Д. 6. Л. 6. Отд. Церк. Стола. Кронштадт. О переводе 
Плотникова В.
14. Центральный государственный исторический архив Санкт- Петербурга (ЦГИА СПб). 
Ф. 372. Оп. 1. Д. 5. Л. 139–140. Клировые ведомости церкви св. Апостолов  
Петра и Павла при Павловском институте за 1911 г.
15. ЦГИА СПб. Ф. 19. Оп. 113. Д. 4157. Клировые ведомости храма Ксенофонта 
и Марии.
16. ЦГИА СПб. Ф. 678. Оп. 2. Д. 5. Л. 35. О награждении клириков. 1919 г.



59

Иерей Виталий Капралов

Литература:
1. Акты Святейшего Тихона, Патриарха Московского и всея России, позднейшие 
документы и переписка о каноническом преемстве высшей церковной власти  
(1917–1943 г.). М. : Изд-во ПСТБИ, 1994. 1063 с.
2. Багдасарова Ж. Р., Шкаровский М. В. Венедикт (Плотников) // Православная 
энциклопедия. Т. 7. М., 2004. С. 580–582.
3. Журнал Московской Патриархии. 1935. № 23–24. 
4. Соловьев И., протоиерей. Обновленчество // Православная энциклопедия. Т. 52. 
М., 2018. С. 257–263.



60

Кафедра Исаакиевского собора

Клементьев Александр Константинович
Библиотека Российской академии наук,

сотрудник сектора музейно- выставочной и архивной работы

Пастырский съезд в Печерском Успенском монастыре  
летом 1930 года (епископ Иоанн Булин  

и Русское студенческое христианское движение  
в Эстонской республике)

21 мая 1918 года (8 мая ст. ст.) ректор Петроградской духовной академии 
епископ Анастасий (Александров) совершил монашеский постриг с именем 
Иоанн в память митрополита Тобольского Иоанна (Васильковского), а 25 мая 
(12 мая ст. ст.) рукоположил во иеродиакона выпускника Рижской духовной 
семинарии (1915) и студента второго курса Петроградской духовной академии 
Николая Александровича Булина 1, сына крестьянина Лифляндской губернии 
Верроского уезда Ряпинской волости местечка Вебс (Выыпсу), что в 35 кило-
метрах от Печор. Митрополитом Вениамином иеродиакон Иоанн был с 15 по 
26 июня 1918 года «командирован для служб на эстонском языке в Плюсский 
(Нежадовский) женский монастырь» 2. С 27 июня по 5 июля отец Иоанн, для 
которого и русский, и эстонский языки были родными, командирован ми-
трополитом Вениамином «для службы на эстонском языке на ст. Новоселье 
в Ведриловский женский монастырь», а с 14 по 30 июля «вторично командиро-
ван в Плюсский монастырь для эстонских служб и проповеди слова Божия» 3.

30 августа в Троицком соборе Александро- Невской лавры отец Иоанн 
Булин был рукоположен во иеромонаха митрополитом Вениамином Петро-
градским и Гдовским и 12 сентября 1918 года «по благословении Высокопре-
освященнейшего Вениамина уехал из Петрограда на родину» 4. Некоторое 
время отец Иоанн оставался в Ведриловском монастыре Псковской губернии, 
близ которого располагались германские армейские части, а в конце сентября 
«незаконно в районе станции Новоселье перешел на территорию, оккупиро-
ванную тогда немецкими вой сками, а впоследствии отошедшую к Эстонии» 5.

1 Послужной список // Государственный архив Псковской области (ГАПО). Ф. 499. Оп. 1. Д. 101. 
Л. 12 об. — 13.
2 Там же.
3 Там же.
4 Там же.
5 Следственное дело Н. А. Булина. Протокол допроса от 26–27 ноября 1940 г. Л. 82. [Фотокопия 
предоставлена Б. Хиие — родным племянником еп. Иоанна Тарту].

УДК 253
+267.6



61

Клементьев Александр Константинович

Уже 5 января 1920 года отец Иоанн был назначен исправляющим обя-
занности благочинного «всех шестнадцати приходов Печерского края» 6, 
4 сентября «был избран единогласно кандидатом в викарного Епископа для 
Русских приходов Эстонии» 7, а 20 октября указом № 2830 Синода Православ-
ной Апостольской церкви Эстонии «назначен управлять Печерским Успен-
ским Монастырем» 8. 6 декабря 1920 года в Симеоновской церкви в Ревеле 
(Таллинне) отец Иоанн был возведен в сан архимандрита архиепископом 
Таллиннским Александром (Паулусом) и назначен настоятелем Печерского мо-
настыря с оставлением в должности благочинного Печерского края 9. 25 апреля 
1926 года в Александро- Невском соборе в Таллинне митрополитом Алек-
сандром и архиепископом Нарвским и Изборским Евсевием (Гроздовым) 10  
архимандрит Иоанн был хиротонисан во епископа Печерского (или Петсер-
ского, по официальному наименованию в Эстонской республике прежнего 
пригорода Печеры Псковской губернии — Petseri).

Последующие 12  лет он посвятил укреплению приходской жизни 
Изборско- Печерского края и восстановлению Печерского Успенского мона-
стыря — единственной древней русской монашеской обители, уцелевшей на 
исторической русской территории.

С момента первого съезда христианских кружков русской молодежи 
в городе Пшеров в Чехословакии 1–8 августа 1923 года и образования право-
славного Русского студенческого христианского движения 11, организация эта 
основною своею задачею полагала подготовку молодого поколения русской 
эмиграции к миссионерскому служению — работе по возрождению право-
славной веры в освобожденной от большевиков России. Тем не менее, первая 
встреча РСХД с уцелевшей Россией состоялась уже в 1929 году, во время 
Второго Общего съезда Движения в Прибалтике, и в пределах другого госу-
дарства — недавно возникшей Эстонской республики, к которой в 1920 году 
отошла часть прежней Псковской губернии — Изборско- Печерский край, 
населенный преимущественно православными коренными обитателями — 
русскими, сету и эстонцами.

Именно с момента проведения этого съезда, собравшего русских деле-
гатов со всей Европы, Печерский Успенский мужской монастырь в эстонском 
городе Petseri приобретает широкую известность уже среди всей русской 
эмиграции и за ее пределами.

6 Следственное дело Н. А. Булина. Протокол допроса от 26–27 ноября 1940 г. Л. 82 об. 
7 Послужной список… Л. 12 об. — 13.
8 Там же.
9 Там же.
10 Там же.
11 Русское студенческое христианское движение — далее РСХД.



62

Кафедра Исаакиевского собора

Второй Общий съезд РСХД в Прибалтике
(в Печерском Успенском монастыре, 1929 год)

Секретарь Русского студенческого христианского движения Лев Алек-
сандрович Зандер 29 апреля 1929 года известил епископа Иоанна: «По моем 
прибытии сюда о. Л. Н. Липеровский сообщил мне о своем посещении Пе-
чорского монастыря, о беседе с Вами и о Вашем согласии на устройство 
нашего годового съезда для студенчества Прибалтийских стран в стенах 
Вашей святой обители. Этот вопрос был обсужден на зимнем двухдневном 
съезде в Риге и было постановлено, что съезд (который должен иметь место 
4–12 августа) будет созван в Печорском монастыре и что только в случае 
фактической невозможности — его придется созвать в другом месте. Соот-
ветственно этому Ревельский кружок РСХД взял на себя заботу о получении 
разрешения от Правительства и о др. организационных действиях. В на-
стоящее время меня уведомили, что Правительство наш съезд разрешило, 
и, таким образом, наша надежда быть в августе Вашими гостями — превра-
тилась в уверенность» 12.

Епископ Иоанн, снискавший к тому времени значительную известность 
среди православного населения всей Эстонии, 11, 12 и 13 мая был «избран по 
спискам Русского Национального Союза от Валк- Верро- Печерского округа 
в депутаты Государственного Собрания» 13.

29 июля 1929 года Л. А. Зандер сообщал епископу Иоанну из Риги, что 
направил в монастырь Алексея Владимировича Буковского 14: «Он мобилизует 
местную молодежь и с ее помощью приготовит дортуары, спальни, натаскает 
сена, распределит помещенья и проч. Очень прошу Вас дать ему общие руко-
водящие указания, предоставить возможность работы и позволить жить эти 
несколько дней в монастыре. Я надеюсь приехать к Вам в четверг или в пят-
ницу. Члены съезда прибывают двумя партиями в воскресенье. Ожидается не 
менее двухсот человек» 15 — подготовка съезда движения шла весьма активно.

Епископ Иоанн отмечал в ежегодном отчете, что «4-го августа прибыли 
в монастырь на очередной годичный Съезд из разных стран 375 человек чле-

12 Письмо Л. А. Зандера епископу Иоанну Булину от 29 апреля 1929 г. // ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 413. 
Л. 178–179. Получено в монастыре 16 мая 1929 г.
13 Годовая летопись монастыря за 1929 г. // Eesti Ajalooarhiiv (EAA). F. 1655. N. 3. S. 132.
14 Алексей Владимирович Буковский (1909–1945) — активнейший работник Русского Студенчес-
кого Православного Единения в Латвии. 
15 Письмо Л. А. Зандера епископу Иоанну Булину от 29 июля 1929 г. // ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 413. 
Л. 181. Получено 30 июля 1929 г.



63

Клементьев Александр Константинович

нов Русского Студенческого Христианского Движения» 16. Полагаем, что это 
самое точное свидетельство о подлинном числе участников съезда. И в появ-
лявшихся в печати отчетах, и в протоколах допросов епископа Иоанна число 
собравшихся существенно занижено 17.

Примечательным следствием личного знакомства епископа Иоанна 
с работой Движения и его руководителями, как и чуткого внимания к со-
бравшейся молодежи, стало его обращение летом 1929 года к протоиерею 
Сергию Ивановичу Четверикову с предложением занять должность духов-
ника обители, оставив ответственнейшее служение духовного руководителя 
РСХД. «Я Движение очень люблю, — отвечал отец Сергий, — люблю молодежь, 
его составляющую, верю, что оно может иметь важное значение для России. 
Я вижу в нем одно из самых живых и отрадных явлений нашей зарубеж-
ной жизни. Я понимаю свою задачу в нем, как человека, приставленного  
к охранению и углублению в нем Православного духа и любви к Православной 
Церкви. До сих пор между нами нет никакого разъединения. И потому я не 
оставлю движения до тех пор, пока у меня будет оставаться хоть немного сил 
работать в нем, или пока я не увижу человека, которому мог бы спокойно 
передать его. Если Бог поможет, я не оставлю моей работы до будущего лета, 
а дальше как Бог даст.

И если Господь судит мне остаток моей жизни провести в стенах Вашей 
Святой обители, это будет для меня самым отрадным завершением моего зем-
ного бытия. Только Вы не возлагайте на меня преувеличенных надежд. Стар-
чествовать я, конечно, не могу: у меня для этого нет никакого опыта, никакой 
школы. <…>

Моим делом может быть только молитва и богослужение. Может, хоть 
в обители научусь молиться как следует.

Я очень рад Вашему доброму отзыву о нашей молодежи. Мне говори-
ли, что до Съезда Вы не совсем доверяли православию нашего Движения. 
Результаты Съезда превзошли наши ожидания. Между нашею молодежью 
и обителью и окрестным русским населением чувствовалось совершен-
ное единодушие. Мы оказались своими, родными и древней Св. обители 

16 Отчетная ведомость о Печерском Успенском монастыре за 1929 год. // EAA. F. 1655. N. 3. S. 132.
17 «С’езд продолжался целую неделю. Участниками с’езда были собравшиеся <…> свыше  
150 человек “Движенцев” и множество любопытных из Печор», — свидетельствовал еп. Иоанн. 
(Протокол допроса от 26–27 ноября 1940 г. Л. 88 об.). Б. В. Плюханов говорит о 300 участниках, 
собравшихся к пятому дню съезда: Плюханов Б. В. РСХД в Латвии и Эстонии. Париж : YMCA-
PRESS, 1993. С. 93–101.



64

Кафедра Исаакиевского собора

и русско му народу. Это — первый опыт нашей непосредственной встречи со  
Св. Русью.

И все же очень печально, что многие люди, не зная непосредственно 
Движения, относятся к нему отрицательно и враждебно, как к масонской 
затее. Им хотелось бы сказать “прииди и виждь!” <…>» 18.

Последствия Печерского съезда оказались чрезвычайно благоприятными для 
организации деятельности Движения и в странах русского рассеяния, и в самой 
Эстонии. «В Печерах на общем собрании был избран деловой комитет в составе др. 
А. Е. Розов, М. Сорк и К. Я. Шаховской, — сообщалось циркулярным письмом РСХД 
от 12 ноября, — Владыка Иоанн предоставил Движению комнату в здании мона-
стыря. Кружки хорошо и изящно организовали и украсили эту комнату; там теперь 
происходят собрания. В настоящее время в Печерах работают следующие кружки: 
1) скаутский, изучающий под руководством о. Алексея Торопогритского Евангелие; 
2) Евангельский и философский, собирающиеся два раза в неделю (один раз для 
изучения Евангелия, а другой для философских бесед по поводу прочитанных книг 
YMCA пресс), 3) изучения Достоевского и 4) изучения житий святых (для дево-
чек). Адрес движения: Dr. A. E. Rosov. Klooster. Petseri. Estonie» 19. Дружественный 
Движению жест епископа Иоанна имел очень важное значение — Печерский отдел 
Движения переместился из крестьянских изб и случайных углов в стены самого 
заметного православного церковного учреждения в Эстонской республике. Такое 
благоволение руководителя Петсерской епархии не могло не служить для местного 
населения свидетельством церковного признания и несомненной православности 
Движения и, очевидно, снимало с организации обвинения в еретичности общих 
его установок, принадлежности к масонству и уклону в католичество или проте-
стантизм, нередко звучавшие в других странах. В городе Петсери к концу 1931 года 
действовали уже три религиозно- просветительных и четыре детских кружка 20.

К осени 1929 года слава о небывалом успехе съезда в Печорах разо-
шлась по всем основным русским центрам от Сербии до Северной Америки. 
В представленную Синоду «Отчетную ведомость о Печерском Успенском 
монастыре за 1929 год» епископ Иоанн включил и подробный отчет о работе 
съезда РСХД: «Съезд этот состоялся с разрешения Министерства внутрен-
них Дел, сборным днем его было воскресенье 4 августа. В 11 часов вечера 
этого дня, по прибытии вечернего моторного поезда, в древнем Успенском 

18 Письмо прот. С. И. Четверикова от 8 сентября 1929 г. // ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 413. Л. 33–33 об.
19 Липеровский Л. Н. РСХД за рубежом. Местным объединениям Р. С. Х. движения. 10 циркулярное 
письмо. 12 ноября 1929 года. С. 2.
20 «Что сделано Движением в Эстонии?» : листовка // EAA. F. 1415. N. 1. S. 84. L. 5 v.–6.



65

Клементьев Александр Константинович

соборе собрались до 250 человек — членов Движения и настоятелем мона-
стыря был отслужен им молебен с произнесением соответствующего слова. 
Все съехавшиеся были размещены по свободным помещениям и многим 
братским кельям. Некоторые из братии переместились на время “Съезда” 
на чердаки, дабы предоставить движенцам больше удобств. В последую-
щие дни прибыло еще до 125 движенцев и друзей “Движения” для уча-
стия на съезде. Работы съезда продолжались включительно до воскресенья  
11-го августа, когда большинство его членов говело и  приобщалось  
Св. Христовых Таин. Монастырь своим укладом, бытом и уставом совер-
шенно покорил настроение движенцев. Все члены съезда ежедневно бывали 
за ранней литургией с 6 час. у. — 8 час. утра и за общей вечерней молитвой 
и богослужением в Успенском соборе. Сами движенцы пели в хоре и испол-
няли уставные чтения. Всем движенцам чрезвычайно понравилось пение 
хора монашествующих. Работа съезда описана в книжке, изданной на правах 
рукописи в ограниченном количестве экземпляров Ревельским объединени-
ем “Движения” под заглавием “У родных святынь” с видом на повседневный 
колокол “Большой Звонницы”» 21. В числе членов съезда была молодежь из 
Эстонии, Латвии, Финляндии, Румынии, Литвы, Чехословакии, Бельгии 
и Франции, руководил съездом Лев Александрович Зандер. Сотрудниками 
его были: духовник Движения 22 — протоиерей Сергий Четвериков, диакон 
Лев Николаевич Липеровский и Иван Аркадьевич Лаговской. На съезде 
перебывало много местного населения, полюбившего работу «Движения» 23.

Во что обошлось монастырю содержание участников съезда можно, хотя 
лишь отчасти, судить по официальным отчетам о расходах на содержание 
обители. Если в 1929 году они выразились в сумме 18 000 крон, то в следую-
щем, 1930 году, лишь в 10 622 кроны 24.

21 Книга подготовлена Валентиной Александровной Зандер. Это единственный случай, ког-
да описанию Съезда РСХД была посвящена отдельная книга. См.: У родных святынь: Второй 
съезд Русского христианского студенческого движения в Прибалтике, Печерский монастырь, 
3–11 августа 1929 г. / под ред. Л. А. Зандера. Ревель, 1930. 71 с. 
22 Это ошибочное утверждение. Протоиерей С. И. Четвериков являлся духовным руководителем, 
но не духовником РСХД, что не раз особо подчеркивал. См.: Четвериков С., прот. Несколько слов 
по поводу моего назначения Священником Русского Студенческого Христианского Движения 
// ВРСХД. 1928. № 9. С. 1–3; Клементьев А. К. Протоиерей Сергий Иванович Четвериков в Русском 
Студенческом Христианском движении и на о. Валаам (1927–1940 гг.) // Вестник Екатеринбургской 
Духовной семинарии. 2022. № 37. С. 217–218.
23 EAA. F. 1655. N. 3. S. 132. L. 12 v.
24 Отчетные ведомости за 1929 и 1930 гг. // EAA. F. 1655. N. 3. S. 132.



66

Кафедра Исаакиевского собора

Третий Общий съезд РСХД в Прибалтике
(в Пюхтицком Успенском монастыре, 1930 год)

Секретарь Прибалтийского отдела Русского студенческого христиан-
ского движения Л. А. Зандер 29 апреля 1930 года просил епископа Иоанна 
«разрешить нам устроить наш летний съезд в Вашей Святой Обители — по 
примеру прошлого года. Съезд предполагается с 16 по 28 июля. Первые три 
дня посвящены предварительному деловому съезду активных работников 
Движения (человек 80); затем 1 день — административное собрание Совета 
Прибалтики (день прибытия членов съезда — 20 июля); с 21 по 27 июля — об-
щий съезд (человек 250–300 — как в прошлом году); 28 — административное 
собрание Совета Прибалтики» 25.

Также Л. А. Зандер просил епископа Иоанна руководить одним из се-
минаров: «Мы просим Вас взять на себя аскетический семинар. <…> Ваша 
задача сведется к даче ответов и объяснений на вопросы, кот. — я уверен — 
последуют во множестве. Проблемы аскетики ставятся сейчас молодежью 
с большой остротой; она их переживает сильно и больно, и авторитетное 
разъяснение их со стороны не теоретика, но лица живущего аскетической 
жизнью должно иметь для них огромное значение. Я предполагаю в этом 
году несколько богословских семинаров монашеского направления; и очень 
прошу Вас взять на себя этот труд. Вам придется провести в семинаре по 
1½ — 2 часа в понед., вторн., среду и пятницу. Вы можете вести работу, взяв 
за основу какого-либо аскетического отца, или ту или иную проблему, или 
просто — в порядке беседы отвечать на вопросы, исходящие от молодежи. 
Если Вы пожелаете, можно на основании опыта и опросов составить список 
наиболее волнующих вопросов» 26.

Об обширных планах работы Движения в Эстонии на 1930 год было 
объявлено в  конце весны: «Прибалтика: Съезд старших членов (деловой) 
18–20  июля. Общий съезд 21–27 [июля]. Съезд православн. Духовенства 
Эстонии 29 июля — 1 авг.» 27. Сообщалось и об уже состоявшихся событиях: 
«В Печерах организовался новый небольшой кружок мальчиков под руко-
водством И. И. Лебедева. Недалеко от Печерского монастыря в мест. Тайло-
во найдено помещение для летней колонии движенцев. В Ревеле состоялось 

25 Письмо Л. А. Зандера епископу Иоанну Булину от 29 апреля 1930 г. // ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. 
Д. 414. Л. 70. Получено в монастыре 14 мая 1930 г.
26 Там же. Л. 71–71 об.
27 РСХД за рубежом. 16 (8) циркулярное письмо, 1930 г. С. 1.



67

Клементьев Александр Константинович

общее собрание членов, на котором заслушаны доклады об организации  
Печерского съезда, о летней колонии и избраны делегаты на общий годовой 
съезд в Париже» 28.

Третий Общий съезд РСХД в Прибалтике, организованный также при 
содействии епископа Иоанна, собрался в июле 1930 года снова в Эстонии — 
в Пюхтицком Успенском женском монастыре. Первоначально съезд намерева-
лись вновь провести в Печерах. В феврале прошло «Первое заседание Совета 
Прибалтики, на котором принята программа деятельности на следующее 
полугодие и установлен срок летнего съезда в Печерах (с 10–20 июля). Кроме 
того Совет постановил устроить недалеко от Печер дом отдыха для членов 
Движения и организовать кассу взаимопомощи» 29.

От предполагавшегося проведения съезда снова в Печерском монастыре 
пришлось отказаться, поскольку сами руководители Движения не раз заявля-
ли, что места проведения общих съездов чередуются, почему и разрешения на 
повторный съезд на территории Эстонии пришлось добиваться с особенным 
трудом 30. Подробно рассказывал об этом самый деятельный из устроителей 
Второго эстонского съезда — Л. А. Зандер, свидетельствовавший не только 
о возникших организационных трудностях, но и о немыслимой в любой 
другой стране доступности высших лиц государства для бесправного рус-
ского беженца 31. К началу лета разрешение было получено, и 27 июня членов 
Движения оповестили, что «Прибалтийский съезд состоится в этом году не 
в Печерском монастыре, как это предполагалось раньше, а в женском Пюх-
тицком монастыре тоже в Эстонии, который был создан молитвами и трудами 
о. Иоанна Кронштадтского» 32.

Работа съезда, как и в 1929 году, разделилась на два этапа — с 20 по 
23 июля проходила деловая часть, собравшая до 70 делегатов из Эстонии, 
Латвии, Литвы, Чехии, Финляндии и Франции, перед которыми выступали 
В. В. Зеньковский (с докладом «Пути Движения») и И. А. Лаговский, а с 24 июля 
начался общий съезд, на который прибыли еще до 200 участников.

26 июля к докладу В. В. Зеньковского «О духовных основах народности» 
прибыл епископ Иоанн и участвовал в работе съезда до заключительного 

28 Там же.
29 РСХД за рубежом. 13 (5) циркулярное письмо, 18 февраля 1930 г. С. 1–2.
30 Вероятно, проведение строительных работ и деятельность укрепительной комиссии также не 
способствовали устройству съезда в стенах Печерского монастыря.
31 Письмо Л. А. Зандера к В. А. Зандер : автограф // Архив Свято- Сергиевского Православного 
Богословского института. Фонд Л. А. Зандера. Париж. Без даты.
32 РСХД за рубежом. 17 (9) циркулярное письмо. 27 июня 1930 г. С. 2.



68

Кафедра Исаакиевского собора

дня — 30 июля. Он выступал после докладов И. А. Лаговского и протоиерея 
С. Четверикова, а также после доклада отца Льва Липеровского «О путях 
русской молодежи» 33.

Несмотря на высказывавшееся епископом Иоанном Булиным намерение 
сделать съезды РСХД в Эстонии регулярными, этот съезд оказался последним 
в связи с принятием в республике нового закона, существенно ограничившего 
возможности проведения столь многолюдных собраний.

***
С 3 по 6 августа 1930 года в Печерской обители проходил Пастырский 

съезд 34, собравший преимущественно русское духовенство как Изборско- 
Печерского края (Печерского благочиния), так и  нескольких приходов  
Нарвской епархии 35. Он стал единственным в межвоенной истории пастыр-
ским собранием, на котором прибывшие из Парижа активные церковные 
педагоги — работники РСХД — получили возможность не только рассказать 
православному русскому и эстонскому духовенству о собственном шестилет-
нем опыте работы с русскими студентами в странах размещения беженцев, 
но и представить свою программу организации церковно- приходской жизни 
и церковной работы с русской молодежью в будущей освобожденной Рос-
сии. Программа была предложена для использования в пастырской работе 
в Изборско- Печерском крае, население которого сохраняло традиционный 
уклад жизни, столь близкий прежней России и недоступный для большинства 
живущих в эмиграции.

По-видимому, епископ Печерский Иоанн Булин придавал первостепенное 
значение открывшейся возможности сотрудничества подведомственного ему 
духовенства, в основном сельского, с Парижскими работниками РСХД. Сви-
детельством тому и работа епископа осенью того же года в качестве члена 
Генерального секретариата РСХД на съезде во французском городе Монфор 36, 

33 Плюханов Б. В. РСХД в Латвии и Эстонии. Париж : YMCA-PRESS, 1993. С. 109–112.
34 5 августа 1930 г. В. В. Зеньковский и прот. С. И. Четвериков расписались в «Книге записи посе-
тителей. 24 апреля — 24 июня 1936 г.». См.: ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 732.
35 В списке участников названы 40 человек.
36 Епископ Иоанн и архидиакон Вениамин 7 сентября 1930 г. выехали поездом в Ригу «для следо-
вания на собиравшийся во Франции торжественный съезд Р.[усского] Хр[и]ст.[ианского] Студ.
[енческого] Движения». В ходе допроса 26–27 ноября 1940 г. еп. Иоанн сообщил о своем участии 
в его работе: «В конце 1929 года или в начале 1930 года я был центральным с’ездом “Движения” 
в Париже избран членом центрального совета “Движения” на 1930 год и в конце августа месяца 
того же 1930 года приглашен в Париж на очередной центральный с’езд “движения” в сентябре. 
Мне были присланы средства на путевые расходы. В Париж я приехал вместе с архидьяко-



69

Клементьев Александр Константинович

и сохранившийся тщательно составленный подробный отчет о работе этого 
Пастырского съезда в Печерах, впервые публикуемый сегодня.

Отметим, что все шесть тезисов доклада опытного духовного руководителя 
РСХД протоиерея С. И. Четверикова «Задачи пастырского служения», произ-
несенного им при открытии Пастырского съезда, подробно рассматривались 
и разбирались заново в последний день собрания, причем каждый из тезисов 
докладывался участникам самим епископом Иоанном и по обсуждении по 
каждому тезису принималось отдельное постановление о способах его претво-
рения в жизнь. То есть многое из предложенного докладчиком рекомендовалось 
теперь уже местным епархиальным архиереем к использованию в повседневной 
церковной практике Печерской епархии. Вероятно поэтому епископ Иоанн 
счел необходимым внести в текст протокола пастырского совещания указание 
на то, что он «считает долгом пастырей руководить на местах кружками христ. 
движ. молодежи». Обращает внимание и тот факт, что даже в пронизанном 
традиционно- бытовой народной религиозностью Изборско- Печерском крае 
наиболее легко осуществимый третий тезис доклада протоиерея С. Четверикова: 
«Необходимо ежедневное совершение в храме вечерни и утрени, как молитвен-

ном Печорского монастыря Вениамином — Степаном Алексеевичем Петуховым 12го сентября 
1930 года. С’езд происходил за Парижем в городке Монфоре <…> в каком-то лагере “Менюль” 
и продолжался около двух недель. В числе руководителей этого с’езда были те же лица, что на 
с’езде в Печорах в 1928 году, и еще некий Александр Иванович Никитин из Болгарии и некий 
американец Андресон [sic!]. В продолжении с’езда было проведено несколько общих собраний  
на которых по идейным темам “движения” выступали с подробными докладами: 1) по <…> вопро-
сам, касающимся церковно- богослужебной части — протоиерей Серг[е]й Булгаков и протоиерей 
Сергей Четвериков, 2) по этическим и философским вопросам — профессор Николай Бердяев 
и Вышеславцев, 3) по церковно- историческим и патрологическим […] — профессор Ильин и по 
вопросу “экуменического” движения <…> профессор Василий Васильевич Зеньковский..
<…> Всех участников этого с’езда было около 120 человек. <…>
Значительная часть работы с’езда была проведена по разным секциям, количества которых я не 
помню. Заседание сáмого совета “движения”, в котором я участвовал, происходило во время заня-
тий некоторых секций. Руководил заседанием совета профессор Василий Васильевич Зеньковский. 
Советом были просмотрены и приняты отчеты и смета и утверждены произведенные согласно 
уставу выборы разных ответственных руководителей „движения“ на местах на 1931 год. <…>
В конце С’езда мною было совершено в походной церкви сооруженной участниками с’езда, под 
руководством духовника “движения” — протоиерея Сергея Четверикова в одном из бараков 
лагеря, где происходил С’езд, литургийное богослужение. За этим богослужением я произнес 
речь, в которой дал слово и призвал всех участников с’езда бороться с коммунизмом и ширить 
ряды “Русского христианского студенческого движения”» (Протокол допроса от 26–27 ноября 
1940 г. Л. 88–90). Об особенностях составления и внешнего оформления текстов протоколов до-
просов еп. Иоанна в его Следственном деле См.: Клементьев А. К. Материалы к жизнеописанию 
епископа Печерского Иоанна (Булина) // Вестник Екатеринбургской Духовной семинарии. 2018. 
№ 4 (24). С. 260–261.



70

Кафедра Исаакиевского собора

ное сосредоточение религиозной жизни прихода и возможно частое совершение 
Божественной литургии, как бескровной жертвы за живых и умерших», был 
принят лишь «как идеал», в то время как прочие тезисы были обсуждены, и на-
мечены практические действия к их внедрению или дальнейшей разработке.

Особенно актуальным в пограничном с антихристианским советским 
государством русском крае, где из окон крестьянских изб звучала «радио-
станция имени Коминтерна», а «гимназисты щеголяют в вышитых шелками 
комсомольских тюбетейках» 37, был доклад «Борьба с безбожием и неверием 
нашего времени, пути к влиянию веры на общественность, молодежь и дет-
вору» неутомимого и усерднейшего врага международного безбожия, ныне 
прославленного в лике святых, Ивана Аркадьевича Лаговского. Он первым, 
кажется, занялся систематическим изучением антирелигиозных публикаций 
советской периодики и регулярно помещал в редактируемом им же «Вестнике 
РСХД» подробные отчеты, наглядно освещавшие методы государственной 
дехристианизации России. Эти аналитические публикации, исходившие из 
чудом уцелевшего в пределах Эстонского государства свободного уголка 
православной России, задолго до создания многочисленных академических 
учреждений для изучения положения религии в коммунистических странах, 
убедительно демонстрировали всю жалкую беспомощность государственного 
советского безбожия.

Пастырский съезд в Печерском благочинии был, по-видимому, свое-
временным и епископ Иоанн возлагал на него немалые надежды — следующей 
возможности услышать самых деятельных созидателей идеологии и насади-
телей практической работы РСХД духовенству его епархии уже не предста-
вилось.

Кто-то из участников совещания вскоре уехал из Эстонии (архидиакон 
Вениамин Петухов), не дожил до начала новой мировой вой ны (протоиереи 
Василий Каменев и Василий Чернозерский) или скончался во время нее 
(протоиереи Алексей Торопогрицкий и Леонид Жемчужин). Депутат Государ-
ственного собрания Эстонской республики епископ Иоанн Булин и печерский  
протоиерей Иоанн Коведяев были расстреляны большевиками, а другой  
депутат, протоиерей Валентин Смирнов и виднейший рижский работник РСХД 
протопресвитер Кирилл Зайц погибли в советских лагерях. Некоторые продол-
жили свое служение и после вой ны, как в отечестве (протоиереи Павел Жем-
чужин, Иоанн Богоявленский, Эллий Верхоустинский, игумен Агафон Бубиц), 

37 Зуров Л. Ф. Изборская земля // Последние новости. Париж. 1936. 5 июля. № 5582.



71

Клементьев Александр Константинович

так и за его пределами (священник Николай Варфоломеев — в Финляндии, 
протоиерей Николай Павский — в храмах Зарубежной церкви в Германии, про-
тоиерей Николай Рааг — в храме эстонской общины в Стокгольме, а бывший 
ректор Петроградской духовной семинарии и профессор Тартуского универ-
ситета протоиерей Василий Мартинсон стал профессором Свято- Тихоновской  
духовной семинарии в США). Из последних наиболее прославился протоиерей 
Николай Рааг, всю свою долгую жизнь (1888–1983) отдавший любимой им 
Эстонской Апостольской Православной Церкви, которая после десятилетий 
гонения успешно возродилась и умножилась в своем отечестве.

Из руководивших работой Пастырского совещания сотрудников РСХД 
первой оборвалась жизнь И. А. Лаговского, расстрелянного в Ленинграде 
в 1941 году. Вынужденно оставивший полюбившийся ему Валаамский мона-
стырь протоиерей С. И. Четвериков после странствий по Финляндии обосно-
вался у сына в Братиславе, где и умер в 1947 году. Остальные русские пари-
жане (Л. А. Зандер, протоиереи В. В. Зеньковский и Л. Н. Липеровский) долгие 
годы трудились на благо христианской русской молодежи, а издававшийся 
во Франции, Эстонии и Германии журнал «Вестник РСХД», десятилетиями 
остававшийся самым живым из долетавших до советской России православ-
ных голосов свободного мира, с 1990-х годов печатается уже в Москве. Всех 
прочих участников Пастырского совещания 1930 года пережила старейшая 
работница РСХД Валентина Александровна Зандер (1894–1989), называвшая 
Второй и Третий Прибалтийские съезды самыми удачными и значимыми 
событиями его истории.

Именно Эстонская и Латвийская православные церкви, чьи пастыри 
собрались на Печерское совещание 1930 года, уже одиннадцать лет спустя 
предоставили достаточно опытных и самоотверженных священнослужите-
лей Псковской миссии митрополита Сергия Воскресенского, вдохновившей 
и фактически обеспечившей возможность церковного возрождения на зна-
чительной территории Псковской, Новгородской и Ленинградской областей 38. 

38 Отметим, что четырнадцатью годами позже четверо из перечисленных в документе участ-
ников Пастырского совещания — протопресвитер Кирилл Зайц, прот. Иоанн Богоявленский, 
прот. Эллий Верхоустинский и прот. профессор Василий Мартинсон из Тарту — вошли в число 
подписавших известное Обращение духовенства Прибалтийского экзархата к пастве от 5 апреля 
1944 г. «Православным людям в Литве, Латвии и Эстонии», в котором обращали внимание на 
недостоверность заявлений советской администрации и обслуживающей ее советской церкви 
о возрождении церковной свободы в управляемой коммунистами советской России. (Централен 
държавен исторически архив (ЦДИА). София. Ф. 791 Синода БПЦ. Оп. 2. Ед. хр. 22. Л. 13–18). 
См.: «Православным людям в Литве, Латвии и Эстонии» // Санкт- Петербургские Епархиальные 



72

Кафедра Исаакиевского собора

Среди них было немало молодых пастырей, прошедших в Эстонии, Латвии 
и Франции миссионерскую школу РСХД, сотрудничество с которым так 
старательно развивал и поддерживал в своей епархии Печерский епископ 
Иоанн Булин. Во многих из возрожденных ими храмов Божественная литур-
гия неопустительно совершается и сегодня. Мудрое решение Петроградского 
митрополита Вениамина, направившего иеромонаха Иоанна Булина для слу-
жения в его отечестве, продолжает приносить добрые плоды.

***
Текст Протокола Пастырского съезда в Печерской обители 4–6 августа 

1930  года публикуется по машинописному экземпляру, сохраняющемуся 
в Эстонском Историческим архиве (Eesti Ajalooarhiiv. EAA. F. 1655. N. 3. S. 628. 
L. 217–220 v.). На последнем листе Протокола ниже текста подписи — автографы 
чернилами епископа Печерского Иоанна Булина и священника Николая Раага. 
Текст печатается согласно нормам современной орфографии с сохранением 
авторской пунктуации и всех особенностей в написании отдельных слов.

ПРОТОКОЛ
пастырского съезда в Сретенской церкви Печерской Успенской

обители 4 августа 1930 г.
Перед съездом служится молебен в Успенском соборе.

На съезд явились:
1. Его Преосвященство, Преосвященнейший Иоанн, епископ Печерский,
2. Протоиерей С. Четвериков из Парижа,
3. Протоиерей К. Зайц из Риги,
4. Профессор В. В. Зеньковский из Парижа,
5. Профессор Л. А. Зандер             "          "
6. Г-жа В. А. Зандер                          "          "
7. Др. диакон Л. Н. Липеровский, "          "
8. Проф. И. А. Лаговский                "          "
9. Протоиерей Иоанн Богоявленский из Ревеля,
10. Священник Иоанн Мильтоп из Верхоустья |Эстония|,
11.       "         Михаил Назаревский из Колпина    "
12. Кандид.[ат] богословия свящ. Николай Варфоломеев из Сортавала | Финл.[яндия]|,

ведомости. 2009. Выпуск 37–38. С. 223–226. Об обстоятельствах распространения этого обраще-
ния и использовании его официальной пропагандой см. важное свидетельство: Герих А. Сергий, 
митрополит Литовский и Виленский, экзарх Латвии и Эстонии // Вестник РХД. № 186 (II — 2009). 
С. 276–287.



73

Клементьев Александр Константинович

13. Протоиерей Димитрий Дубковский из Зачеренья |Эстония|,
14. Протоиерей Павел Жемчужин из Изборска |Эстония|,
15. Священник Л. Жемчужин из Малов |Эстония|,
16. Священник Иоанн Виноградов из Печек |Эстония|,
17. Священник Александр Зверев из Паниковичей |Эстония|,
18. Диакон Поспелов из Щемериц |Эстония|,
19. Протоиерей Иоанн Тейсс из Ревеля,
20. Священник Владимир Быстров из Щемериц |Эст.[ония]|,
21. Протоиерей Эллий Верхоустинский из Тайлова |Эст.[ония]|,
22.       "           Алексий Торопогрицкий из Печер,
23. Священник Валентин Смирнов из Лисья |Эст.[ония]|,
24.             "        Иоанн Каведяев [sic!] из Изборска |Эст.[ония]|,
25. Диакон Василий Савин из Печер,
26. Проф. протоиерей Василий Мартинсон из Юрьева |Эст.[ония]|,
27. Иеромонах Андрей [Брекнин или Брекенин] из Печер,
28. Архидиакон Вениамин [Петухов] из Печер,
29. Иеродиакон Алексий [Смирнов] из Печер,
30.       "         Всеволод [Журавлев] "        "
31. Иеромонах Агафон [Бубиц]           "        "
32. Протоиерей Василий Каменев из Ревеля,
33. Священник Николай Ратьковский из Нарвы |Эст.[ония]|, //
34. Священник Николай Павский из Юрьева |Эст.[ония]|,
35.      "           Владимир Юденков из Вороньи |Эст.[ония]|,
36. Протоиерей Василий Чернозерский из Ревеля,
37. Диакон Димитрий Борковский из Тайлова |Эст.[ония]|,
38. Священник Павел Буров из Залесья |Эст.[ония]|,
39. Диакон Ченцов из Печер и
40. Священник Николай Рааг из Авинчища |Эстония|.

Владыка в  4 часа пополудни открывает съезд, приветствует всех со-
бравшихся, призывает благословение Божие на предстоящий труд и предла-
гает избрать товарища председателя, а равно и секретаря съезда.

Товарищем председателя избирается о. протоиерей Иоанн Богоявлен-
ский и  секретарем — и.[справляющий] д.[олжность] благочинного Печер-
ского края священник Николай Рааг.

Владыка предоставляет слово для доклада о. протоиерею Сергию Чет-
верикову из Парижа на тему: «ЗАДАЧИ ПАСТЫРСКОГО СЛУЖЕНИЯ».



74

Кафедра Исаакиевского собора

Тезисы доклада:
1. Помимо школьных занятий с  детьми необходимо пастырское объеди-

нение молодежи |юношей и девушек| по воскресеньям и праздничным 
дням для катехизических, богослужебных и церковно- исторических за-
нятий и бесед с целью воспитания в них сознательного христианского 
направления.

2. Необходимо объединение при храме около пастыря наиболее ревност-
ных мирян для укрепления в приходе трезвости, для оказания помощи 
нуждающимся, для устройства приходской библиотеки и вообще для 
подъема религиозной жизни в приходе.

3. Необходимо ежедневное совершение в  храме вечерни и  утрени, как 
молитвенное сосредоточение религиозной жизни прихода и возможно 
частое совершение Божественной литургии, как бескровной жертвы за 
живых и умерших.

4. Необходимо привлечение прихожан к возможно частому причащению 
Св. Таин.

5. Необходимо установление постоянного взаимного общения между па-
стырями для обсуждения вопросов пастырской практики, устройство 
пастырских съездов, образовательных курсов для пастырей, издание 
пастырского печатного органа.

6. Необходимо образование пастырского Братства на основе частого при-
чащения Св. Таин.
В  обмене мнениями после доклада принимают участие: протоиер. //  

И. Богоявленский, протоиер. К. Зайц, др. Л. Липеровский, свящ. И. Каведяев, 
протоиер. П. Жемчужин, протоиер. Э. Верхоустинский и  Владыка Иоанн. 
Всеми подчеркивалась важность и  необходимость объединения юноше-
ства, указывались пути к  объединению и  встречающиеся препятствия.  
Владыка Иоанн считает долгом пастырей руководить на местах кружками 
христ.[ианского] движ.[ения] молодежи.

Принятие резолюции по докладу откладывается на заключительное 
собрание[.]

После краткого перерыва слово для доклада предоставляется 
проф.  В. В. Зеньковскому на тему: «ХРИСТИАНСКИЙ МИР И  ПРАВО-
СЛАВНАЯ ЦЕРКОВЬ».

Темы доклада: О состоянии христианского мира на западе. Католиче-
ство: модернизм в католической церкви; срывы; социальн.[ое] христианство 
во Франции; активные миряне; акции католичества. Протестантство: по-
ложение в XIX веке; библейцы и либералы; социальное христианство; про-
тестантство теперь; мировые съезды протестантов; съезды по почину про-
тестантов; поиски истины в  православии; протестантство и  православие. 



75

Клементьев Александр Константинович

Наша задача: жизнь в  духе нашей православной церкви; церковь должна 
быть в центре жизни; опасность молчания; свобода, послушание, мистики 
в православии и практическая сторона англиканской церкви; в чем трудно-
сти общения между православным миром.

По окончании доклада объявляется перерыв до 9 часов утра следую-
щего дня.

Заседание кончается молитвою в 8 часов вечера.

5 августа 1930 г.
Заседание съезда под председательством Владыки возобновляется в 9 

часов утра, предваряясь молитвою.
Слово предоставлено для доклада др. Л. Липеровскому на тему:  

«СОЦИАЛЬНАЯ РАБОТА В ПРИХОДАХ».
Основы доклада:
1. Слова Св. Ап. Иакова 2 гл. 14–17.
2. Литургический характер социальной работы церкви.
3. Личность пастыря, духовно сильное ядро единодушных и единомыс-

ленных людей.
4. Перепись прихода, его обследование.
5. Благотворительность, как система борьбы с бедностью.
6. Борьба с болезнями: а|алкоголем, б|туберкулезом, в|сифилисом.
7. Организация кружков девочек и мальчиков.
8. Издательство религиозной литературы.
9. Примерная приходская социальная работа в Англии и Америке |фа-

брика у квакеров| и др. явления. //
10. Взаимопомощь приходов. Диаконство в  условиях современной 

жизни. Диакон, как социальный работник при приходах.
После доклада присутствующие обмениваются мнениями:
Протоиер. К. Зайц — о  детских крестных ходах в  Полоцкой епархии; 

иконы — отрок Иисус и отроковица — Матерь Божия.
Протоиер. Э. Верхоустинский — вне школы семья является полем дея-

тельности для пастыря.
Протоиер. П. Жемчужин — о мирском засилье: «ты, батюшка, крести, 

хорони… за что заплотим [sic!]»…
Протоиер. И. Богоявленский — мы живем в исторический момент церков-

ной жизни и явления |теневые| неизбежны; крайности — временное явление.
Свящ. Ратьковский — о физической невозможности творить пастыр-

ское дело без материальной обеспеченности.
Владыка Иоанн — приход должен обеспечить пастыря, сильные прихо-

ды должны помогать слабым, например в Финляндской православной церк-
ви это дело налажено. 



76

Кафедра Исаакиевского собора

Протоиер. В. Чернозерский — отзывчивость женщин есть основа бла-
готворительности; батюшка должен быть в центре женских кружков.

Протоиер. К. Зайц дает справку о том, что в Латвии пастырь является 
председателем приходских собраний и приходских советов по закону.

Свящ. Н. Рааг — изжить историческую материальную необеспечен-
ность православного духовенства необходимо и это дело пастырской соли-
дарности, пастырской корпорации.

Др. Липеровский приводит пример из жизни священника, начавшего 
свою жизнь работою у станка, а затем обеспеченного рабочими завода для па-
стырской деятельности. Повторяет — диаконы должны вернуться к своей пря-
мой первохристианской деятельности — к заботе о столе[,] о материальном.

После краткого перерыва протоиерей В. Чернозерский знакомит съезд 
с содержанием книги протопресв. Г. И. Шавельского «Православное пастыр-
ство» София 1930 г.

Съезд постановил: Считать книгу протопресв. Г. И. Шавельского «Пра-
вославное пастырство» необходимой при каждой церкви и предлагает вы-
писать ее всем церквам.

Слово получает проф.  И. Лаговский для доклада на тему: «БОРЬБА 
С БЕЗБОЖИЕМ И НЕВЕРИЕМ НАШЕГО ВРЕМЕНИ, ПУТИ К ВЛИЯНИЮ 
ВЕРЫ НА ОБЩЕСТВЕННОСТЬ, МОЛОДЕЖЬ И ДЕТВОРУ». //

Основы доклада: Наше время есть время исключительное. Под внеш-
ним, может быть, спокойствием, внутри расплавленность, бурное состо-
яние. Если этого не заметить, то можно оказаться вне потока этой жизни. 
Дети предоставлены себе или улице. На школу положиться нельзя, на школу, 
где вероучение является как бы посторонним телом.

Коммунизм силен тем, что является для многих как бы религией, обе-
щающей человеку при подчинении полное счастье здесь на земле. Сильны 
они |коммунисты| своим упорством, даже готовностью жертвовать, и этим 
должны быть примером нам в нашей христианской жизни. Мы должны дать 
ответы на все вопросы жизни, ибо у коммунистов они имеются по-своему 
и это сильное орудие в их руках.

1920–1930  г. г. период собирания антирелигиозных сил всего мира. 
При всем разноязычном составе и разных политических взглядах в борьбе 
с Богом безбожники всего мира заодно… Организации антирелигиозников. 
Ким. Задачи Кима. Задачи православных теперешнего времени, дабы проти-
востоять безбожному движению.

Финансовый террор в СССР. Бесправие. Бескровное удушение церкви.
Уезжают некоторые лектора. Протоиер. С. Четвериков, прощаясь со 

съездом, выражает лучшие пожелания к  единению во взаимной молитве, 
общении, а особенно — в таинстве Св. Причащения.



77

Клементьев Александр Константинович

Проф. В. Зеньковский благодарит за приглашение на пастырский съезд, 
ибо пастыри и движение делают общее дело.

Владыка благодарит всех за жертвенный труд и еще благословляет тру-
ды руководителей христ.[ианского] студ.[енческого] Движения.

Съезд поет лекторам единодушно многолетие, а проф. И. Лаговскому, по 
случаю предстоящего его бракосочетания, веселое псковское «многая лета».

Объявляется перерыв до 3-х часов пополудни.
В 3 часа пополудни съезд возобновляет свои занятия докладом прото-

иерея К. Зайц на тему: «СЕКТАНТСТВО И БОРЬБА НИМ».
Основы доклада: Сущность сектантства. Средства их. Приемы — сборы 

с корыстною целью. Реклама… Характеристика главарей и деятелей сектант-
ства. Картинки их жизни… Борьба с сектантством. Противосектантское из-
дательство. Краткие миссионерские курсы.

Съезд, имея любезное согласие о. протоиер. Зайц помочь пастырям 
своим опытом, постановил: Признать устройство кратких миссионерских 
курсов весьма желательным и[,] если возможно, иметь районных миссионе-
ров, о чем сообщить Синод[у Пра]вославной Церкви Эстонии и Нарвскому 
Епархиальному Управлению. //

Издание миссионерского журнала съезд признал желательным и, если 
о. протоиерей Зайц приступит к его выпуску, — духовенство желает подпи-
скою поддержать журнал.

В 5 час. 30 м. пополудни объявляется краткий перерыв.

В  5 час.  45  м. съезд возобновляет занятия докладом г-жи В. Зандер: 
«ВЫЯВЛЕНИЕ ХРИСТИАНСКОЙ МОРАЛИ В ИКОНОПИСИ».

Основы: Андрей Рублев. Характеристика его творчества по иконе «Тро-
ица» в Радонеже. Творческий дух возносит в Божественный мир. Экскурсия 
от А. Рублева к позднейшему времени по художественным альбомам.

Интересный доклад В. Зандер заканчивается в  7 часов вечера. Этим 
кончается день съезда. Владыка объявляет перерыв до следующего дня. День 
заканчивается молитвою.

6 августа 1930 г.
в 9 часов утра съезд под председательством Владыки возобновляется.
Докладывает проф.  Л. Зандер на тему: «АПОСТОЛЬСКАЯ ПРАВО-

СЛАВНАЯ ЦЕРКОВЬ И ПРОБЛЕМЫ СОВРЕМЕННОЙ ЖИЗНИ».
Церковь есть мать, а не отжившая бабушка. Пастырь должен быть пре-

жде всего пастырь и во-вторых уже все прочее. Пастырь говорит о Боге, а мир 
о нем не говорит. Церковные светские работники необходимы. Диакон должен 
исполнить свои первоначальные задачи. Весь мир живет так, как будто Бога 
нет. Мы живем в безбожном хозяйстве. Будто только в церкви Бог.



78

Кафедра Исаакиевского собора

Дуализм церковной культуры. Католический университет в  Лилле. 
Укрепленный остров среди нецерковных людей. Бессистемное благотворе-
ние никогда не разрешит социальных задач.

Всякий труд — послушание Богу, только этим разрешается социальная 
проблема. Решение социальных проблем не в  парламенте, а  на церковном 
амвоне. Наша педагогика построена на ветхозаветн.[ом] научении, а не на 
новозаветн.[ом] воспитании. Нам нужна новозаветн.[ая] педагогика с Ли-
ком Христа.

XVIII  век разума, XIX — политического напряжения и  XX — социаль-
ный. Время сейчас самое горячее и церковь не может проидти [sic!] мимо этой 
эпохи. Социализм интересует молодежь, как искание социальной правды. Па-
раллель между первыми веками христианства и современною жизнью.

Картинки из жизни движения.

В 11 часов объявляется перерыв до 11 час. 20 м. //
В 11 час. 20 м. открывается съезд для заключительного заседания.
Владыка докладывает I тезис доклада о. протоиер. С. Четверикова.
Протоиер. И. Богоявленский рекомендует разнообразить катехизацию 

волшебными картинами, кино и т. п.
Протоиер. К. Зайц находит, что в городах священники могут только ру-

ководить, назначая церковным мирянам и  молодежи темы для рефератов, 
сообщений, рассказов и т. д.

Проф. Зандер рекомендует систему — старшие организуют младших.
I тезис доклада съездом принимается.
Владыка докладывает II тезис.
Протоиер. И. Богоявленский советует концентрировать каталоги име-

ющихся книг на местах.
Проф. Зандер — переносные библиотеки.
Съезд II тезис доклада принимает, признав желательным издание |воз-

можное| объединенного журнала |Эстония, Литва и  Латвия| апологетич.
[ески-]миссионерского характера, с отделом информации со всего мира.

III тезис принимается как идеал.
IV тезис принимается, но съезд при этом рекомендует осторожность, 

дабы не вызвать чувства панибратства.
V тезис. Считая съезды объединения желательными, съезд просит Вла-

дыку быть членом организационного бюро, а протоиерею И. Богоявленско-
му предоставляет инициативу и  общее руководство по подготовке нового 
съезда.

VI тезис требует еще обсуждений, а потому, по предложению секретаря съез-
да о. Рааг, вынесение резолюции по нему откладывается до следующего съезда.



79

Клементьев Александр Константинович

Постановления съезда просят доложить Синоду Апостольской Право-
сл.[авной] Церкви Эстонии и Нарвскому Епархиальному Управлению.

В  заключительном слове о. протоиер. И. Богоявленский рекомендует 
«иметь больше веры в себя».

Преосвященный председатель съезда пастырей Епископ Иоанн благо-
дарит протоиер. Иоанна Богоявленского и проф. Л. А. Зандера… «Если о. Бо-
гоявленский родил идею, то проф. Л. А. Зандер вынес на своих плечах идею 
съезда». Выражает благодарность еще раз всем лекторам за их труд, а равно 
всем участникам съезда, представителю Финляндской церкви о. Н. Варфо-
ломееву, представителям властей на съезде и  секретарю съезда. При этом 
дружно все поют многократно «многая лета».

Раздаются слова молитвы и испола и преосвященный Иоанн, Епископ 
Печерский, объявляет 6 августа 1930 г. в 2 часа 30 м[инут Пастыр]ский съезд 
закрытым. Все уходят в Успенский собор [на благодар- //] ственный молебен.

Председатель съезда: Епископ Иоанн.
Секретарь: Священник Н. Рааг

Приложение

Пастырский Съезд 1930  года был, возможно, самым перспективным 
церковно- общественным мероприятием Эстонской апостольской право-
славной церкви со дня ее основания. Подготавливали его тщательно и с вло-
жением немалых средств. Основной статьей расхода стало приглашение 
заграничных лекторов — известных церковных работников из Парижа, из 
епархии митрополита Евлогия (Георгиевского). Все приглашенные к  уча-
стию в Съезде священнослужители из Эстонии получили достаточно под-
робно разъяснявшие задачи этого церковного собрания предварительные 
оповещения, составленные 17  июня 1930  года. Прилагалась и  намеченная 
программа работы с  кратким тематическим описанием предполагавшихся 
восьми докладов. Эти документы и помещены в настоящем Приложении.

Оригинальные тексты публикуемых циркулярных писем отпечатаны на 
пишущей машинке согласно правилам традиционной русской орфографии. 
Машинописные листы размножены на мимеографе. Подписи Секретаря  
А. Хреновского — автографы чернилами черного цвета — в публикации вы-
делены курсивом. В документ [3.] внесены помещенные в квадратные скоб-
ки уточнения — указаны фамилии выступивших докладчиков. Все три до-
кумента воспроизводятся по оригиналам согласно правилам современной 
орфографии с сохранением авторской пунктуации и всех прочих особенно-
стей текста. [Частное собрание, Таллинн]



80

Кафедра Исаакиевского собора

[1.]

Нарвский Епархиальный Совет  ЦИРКУЛЯРНО
17-го июня 1930 г. ПРИХОДСКИМ СОВЕТАМ
№ 295. НАРВСКОЙ ЕПАРХИИ

По распоряжению Его Преосвященства управляющего епархией и со-
гласно постановлению Епархиального Совета созывается епархиальный па-
стырский съезд, который по соображениям удобства и для облегчения духо-
венству участия в этом съезде будет проведен в двух местах: в Пюхтицком 
монастыре с 29-го Июля по 2 Августа и в Печерском монастыре с 4-го по 6-е 
Августа. При этом каждому священнослужителю предоставлено избрать по 
своему желанию то или другое место, куда он прибудет для участия в Съезде.

Предмет занятия Съезда — лекции и доклады местных и приглашен-
ных из-за границы лекторов специально для пастырей по вопросам их слу-
жения в связи с требованиями современной жизни.

Признавая чрезвычайную важность участия в работах съезда всех без 
исключения настоятелей церквей Его Преосвященство возлагает на при-
ходские советы обязанность снабжения участников Съезда достаточными 
средствами из церковно- приходских сумм на путевые расходы, включая 
столовое довольствие подобно тому, как это производится при созыве епар-
хиальных собраний.

Созыв Съезда, ставящего себе цели первостепенной жизненной цен-
ности для нашей епархии, вызывает расходы по приглашению заграничных 
лекторов и проч., но особых средств на покрытие таких расходов не имеется, 
а потому Епархиальный Совет обращается с просьбою произвести на святое 
дело духовного внутреннего обновления епархии тарелочный сбор, выбрав 
для этого дни, когда по местным условиям можно надеяться на лучший ре-
зультат. Собранные деньги выслать по адресу епархиального совета.

Подписал: Председатель Протоиерей В. Чернозерский.
Скрепил Секретарь Хреновский 39.

Верно: Секретарь Хреновский

39 Александр Яковлевич Хреновский (1860–1940). Секретарь Нарвского епархиального совета. 
Член Св. Синода ЭАПЦ. См.: Православный собеседник. 1940. № 5–6. С. 79–80.



81

Клементьев Александр Константинович

[2.]

Нарвский Епархиальный Совет ЦИРКУЛЯРНО
17-го июня 1930 г. НАСТОЯТЕЛЯМ ЦЕРКВЕЙ

В  связи с  ростом культуры и  пережитыми событиями, потрясшими 
до основания устои уклада жизни значительной части человечества, совре-
менная жизнь, приобретя быстроту темпа, требует от человека огромного 
напряжения всех сил в сфере его деятельности. Высокие требования предъ-
являются жизнью всем: и политическому деятелю, и технику, и земледельцу, 
и лицу свободной профессии.

Из всех видов человеческой деятельности пастырское служение зани-
мает первое место по абсолютности своих целей, по величию задач и по вы-
текающей из самой сущности пастырства ответственности.

Говоря о повышении требований к человеку, в какой бы сфере он ни 
трудился, нельзя не отметить, что в связи с общим усложнением жизни, ус-
ложнились и обязанности пастыря, а вместе с тем возрасла [sic!] еще в боль-
шей степени его ответственность за вверенное ему стадо.

Веруя, что истинный пастырь Христовой церкви черпает силы для своего 
служения в божественной благодати Св. Духа, мы исповедуем вместе с этим, 
что благодать подается лишь тому, кто личным усилием к ней стремится. Завет 
Христов усилием стяжать Царствие Божие, обязывает всех пастырей в настоя-
щие «лукавые» дни «возгревать в себе дар священства» (2Тим. 1, 6).

Считая долгом помочь в этом трудном деле пастырям Нарвской епар-
хии, Его Преосвященство Правящий Епископ и Епархиальный Совет поста-
новили созвать духовенство всей епархии на пастырский съезд.

По соображениям практического удобства съезд будет проведен в двух 
местах: в Пюхтицком монастыре — с 29-го Июля по 2-е Августа и в Печер-
ском монастыре с 4-го по 6-е Августа. Каждому священнослужителю пред-
лагается избрать по своему желанию то или другое место, куда он прибудет 
для участия в Съезде.

Для духовенства съезд этот должен быть приблизительно тем, чем для 
педагогов являются летние курсы. Пример учительства, ежегодно собираю-
щегося для углубления своих познаний и обновления приемов работы, по-
буждает и нас к проведению в жизнь мысли о пастырском съезде.

Годичные очередные епархиальные съезды, протекающие в деловой 
обстановке внешне- уставного характера, не включают обычно за недо-



82

Кафедра Исаакиевского собора

статком времени в свою программу вопросов, связанных с самой сущно-
стью пастырского служения и не создают условий для взаимного духовно-
го общения.

Пастырский съезд строится на иных основаниях:
1)  Члены съезда пребывают в  течение четырех дней в  молитвенном 

общении друг с  другом. Ежедневно совершаемые вечерни, а  особенно Бо-
жественная Литургия, сами по себе являют действенную силу Божию, укре-
пляющую и освещающую.

2) Доклады и беседы на темы имеющие тесную связь с запросами со-
временного православного человека вообще и пастыря в частности, имеют 
целью ввести участников съезда в  круг соответствующих идей и  настрое-
ний. По докладам предполагаются прения.

3)  Программа каждого дня Съезда имеет в  виду создать атмосферу 
устремленности от повседневных забот в область духа.

Находя проведение Съезда делом первостепенной жизненной важ-
ности Епархиальный Совет призывает всех настоятелей церквей прибыть 
на Съезд, позаботившись наперед, чтобы отъезду их на четыре дня ничто 
не могло помешать. То обстоятельство, что окончание Съезда в Пюхтицах 
приходится на день празднования Св. Пророка Илии по старому стилю, не 
должно бы служить препятствием // для тех священнослужителей, которым 
необходимо к этому дню находит[ь]ся на месте службы, ибо они могут оста-
вить съезд несколько раньше, не дожидаясь конца, что все же лучше, нежели 
вовсе на нем не быть.

Проэкт программы Съезда при сем прилагается.
Подписал: Председатель, протоиерей В. Чернозерский. Скрепил Секре-

тарь А. Хреновский
Верно: Секретарь Хреновский



83

Клементьев Александр Константинович

[3.]

ПАСТЫРСКИЙ СЪЕЗД ДУХОВЕНСТВА
НАРВСКОЙ ЕПАРХИИ

ОСНОВНАЯ ТЕМА ДЛЯ РАБОТЫ СЪЕЗДА
«Православное пастырство и современная задача»

ДОКЛАДЫ.

1)  «Задачи пастырства»: Темой этого доклада является [sic!] главным 
образом взаимоотношения и внутренняя связь молитвенной требоисправи-
тельной и церковноорганизационной жизни пастыря; обзор входящих сюда 
задач; основная же задача доклада «поставить практическую работу на свое 
место». [Выступал прот. С. И. Четвериков]

2) «Христианский мир и православная церковь»: Темой этого доклада 
является изложение тех современных условий религиозной жизни, благо-
даря которым православие оказывается в  центре религиозных интересов 
современности. Сюда входят с  одной стороны: кризис гуманистической 
идеологии, кризис разных видов протестантизма, искания литургической 
полноты и  канонической связи отдельных групп западного христианства, 
а  с  другой — участие православной церкви в  обще-христианской жизни. 
Задача этого доклада — показать православную Церковь как духовный 
центр мирового христианства, призванный к  вселенской работе. [Высту-
пал В. В. Зеньковский]

3)  Православная церковь и  современная жизнь: Темой этого доклада 
является обозрение тех задач, с которыми встречается церковная установ-
ка в условиях современной жизни. Православие и педагогика, православие 
и  экономическая жизнь, православие и  социальная жизнь, православие 
и политическая жизнь, внутри- государственная и международная и т. д. — 
вот примерные параграфы этой темы. Разработка ее может бросить семена 
для роста разных православных организаций (хозяйственных, профессио-
нальных и т. п.) [Выступал Л. А. Зандер]

4) Выражение православных религиозно- нравственных идей в иконо-
писи: Цель доклада ознакомить слушателей с тем, как основные православ-
ные религиозно- нравственные идеи и мысли выражаются известным соче-
танием линий фигур и красок на иконах. [Выступала В. А. Зандер]



84

Кафедра Исаакиевского собора

5) Борьба с современным безбожием и безверием, пути религиозного воз-
действия на общество, на молодежь и на детей: Состояние современного обще-
ства и молодежи; верующих, равнодушных, неверующих, их интересы и духов-
ная жизнь; возможные подходы к ней — кружки, клубная работа, библиотеки 
и  иные религиозно- просветительные организации, школьная и  внешкольная 
религиозная педагогическая работа. [Выступал И. А. Лаговский]

6)  О современном сектантстве и  борьбе с  ним /методами прямыми 
и  косвенными, положительными и  отрицательными/. [Выступал прот. 
К. И. Зайц]

7) Отношение пастыря к современной социальной жизни, задачи пасты-
ря в  деле помощи ближним: Основные социальные вопросы — капитализм 
и социализм; профессиональная жизнь; церковь как водительница социаль-
ной жизни и носительница правды; возможная роль церкви в экономической 
и  профессиональной жизни. Современное обеднение или пауперизм и  его 
причины, возможные пути борьбы с бедностью; церковь как организующий 
принцип благотворительных сил общества; методы прямой и косвенной борь-
бы с  бедностью, организованная и  неорганизованная благотворительность: 
практика христианского запада. [Выступал Л. Н. Липеровский]

8)  Пути церковного строительства жизни: Этот доклад должен под-
вести итог всей работе съезда, выделить из нее (и, в  частности, из пред-
шествующего доклада) то, что является целесообразным и  осуществимым 
в настоящих условиях и перебросить мост от всей полноты максимальных 
церковно- организационных задач (которые съезд должен раскрыть) к кон-
кретным путям строительства церковной жизни в условиях данного време-
ни и места.

Заключительная беседа о впечатлениях Съезда: его критика и значение, 
пожелания на будущее. Если нужно — резолюция.



85

Клементьев Александр Константинович

Библиография
Архивные материалы:
1. Годовая летопись Успенского Печерского монастыря за 1929 г. // Eesti Ajalooarhiiv 
(EAA). F. 1655. N. 3.
2. Книга записи посетителей Успенского Печерского монастыря.  
24 апреля — 24 июня 1936 г. // Государственный архив Псковской области (ГАПО). 
Ф. 499. Оп. 1. Д. 732.
3. «Что сделано Движением в Эстонии?» : листовка // EAA. F. 1415. N. 1. S. 84.
4. Отчетная ведомость о Печерском Успенском монастыре за 1929 г. //  
EAA. F. 1655. N. 3. S. 132.
5. Отчетная ведомость о Печерском Успенском монастыре за 1930 г.  
EAA. F. 1655. N. 3. S. 132.
6. Письмо Л. А. Зандера епископу Иоанну Булину от 29 апреля 1929 г. //  
ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 413.
7. Письмо Л. А. Зандера епископу Иоанну Булину от 29 июля 1929 г. //  
ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 413.
8. Письмо Л. А. Зандера епископу Иоанну Булину от 29 апреля 1930 г. //  
ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 414.
9. Письмо Л. А. Зандера к В. А. Зандер : автограф // Архив Свято- Сергиевского 
Православного Богословского института. Париж. Фонд Л. А. Зандера.
10. Письмо прот. С. И. Четверикова от 8 сентября 1929 г. //  
ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 413. Л. 33–33 об.
11. Послужной список // ГАПО. Ф. 499. Оп. 1. Д. 101.
12. РСХД за рубежом. 10 циркулярное письмо, 12 ноября 1929 года. Местным 
объединениям Р. С. Х. движения. [Частное собрание]
13. РСХД за рубежом. 13 (5) циркулярное письмо, 18 февраля 1930 г.  
[Частное собрание]
14. РСХД за рубежом. 16 (8) циркулярное письмо, 1930 г. [Частное собрание]
15. РСХД за рубежом. 17 (9) циркулярное письмо, 27 июня 1930 г. [Частное собрание]
16. Следственное дело Н. А. Булина. Копия. [Частное собрание Б. Хиие. Тарту]

Литература:
1. Герих А. Сергий, митрополит Литовский и Виленский, экзарх Латвии 
и Эстонии // Вестник Русского Христианского Движения. № 186 (II — 2009). С. 276–287.
2. Зуров Л. Ф. Изборская земля // Последние новости. Париж. 1936. 5 июля. № 5582.
3. Клементьев А. К. Материалы к жизнеописанию епископа Печерского Иоанна 
(Булина) // Вестник Екатеринбургской Духовной семинарии. 2018. № 4 (24). С. 260–261.
4. Клементьев А. К. Протоиерей Сергий Иванович Четвериков в Русском 
Студенческом Христианском движении и на о. Валаам (1927–1940 гг.) // Вестник 
Екатеринбургской Духовной семинарии. 2022. № 37. С. 217–218.



86

Кафедра Исаакиевского собора

5. Плюханов Б. В. РСХД в Латвии и Эстонии. Париж : YMCA-PRESS, 1993. 312 с.
6. Православным людям в Литве, Латвии и Эстонии // Санкт- Петербургские 
Епархиальные ведомости. 2009. Выпуск 37–38. С. 223–226.
7. У родных святынь: Второй съезд Русского христианского студенческого движения 
в Прибалтике. Печерский монастырь. 3–11 августа 1929 г. / под ред. Л. А. Зандера. 
Ревель, 1930. 71 с.
8. Четвериков С., протоиерей. Несколько слов по поводу моего назначения 
Священником Русского Студенческого Христианского Движения //  
Вестник Русского Студенческого Христианского Движения. 1928. № 9. С. 1–3.



87

Корнилова Анна Владимировна

Корнилова Анна Владимировна
Санкт- Петербургская государственная художественно-  

промышленная академия имени А. Л. Штиглица,  
профессор кафедры Общественных дисциплин  

и истории искусств, доктор искусствоведения, профессор

«Изгнанные правды ради»

Судьбы репрессированных священников были трагичны. Но не менее 
драматично складывались и судьбы прихожан закрытых, а вскоре разрушен-
ных храмов. Примеров тому великое множество. Достаточно остановиться 
на истории прихода храма Святых бессребреников Кира и Иоанна в Москве, 
на Солянке, настоятелем которого был архимандрит Серафим Батюков. 
В кратком изложении невозможно перечислить и рассказать обо всех при-
хожанах, кто пострадал за веру и  церковь вместе со своими духовными 
наставниками. Однако остались воспоминания тех из них, кто был осуж-
ден вместе со священниками и  причтом по 58 статье, прошел Лубянскую 
и Бутыр скую тюрьмы, лагеря и поселения. Их имена известны: настоятель 
храма Кира и Иоанна на Солянке отец Серафим Батюков в 1927 году по бла-
гословению оптинского старца Нектария ушел в затвор и оттуда руководил 
паствой (умер в 1942). В 1932 году были арестованы еще два священника — 
Димитрий Крючков и  Алексей Козлов. Последнюю службу в  1932  году на 
Благовещение служили в храме только миряне.

Об этом вспоминает одна из прихожанок Вера Алексеевна Корнеева: 
«Запомнился самый печальный день нашей жизни — 24  апреля 1932  года. 
Накануне Благовещения арестовали всех наших священников, и  некому 
было служить. Побежали просить по другим церквам, но и там было опусто-
шение. Найти никого не смогли. Народ собрался — полная церковь. Горят 
лампады и свечи, певчие на клиросе, а священника нет, и решили служить 
Всенощную при закрытых Царских вратах с  одними певчими. Весь народ 
стоял со слезами. Это была последняя служба в нашем храме» 1. Разрушили 
его в 1934 году.

После арестов священников наступила очередь прихожан. Их забирали 
либо на улице, либо из дома, где они часто оставляли беспомощными сво-
их близких, для которых были единственным источником существования: 

1 Корнеева В. А. Отец Серафим // Христианос. 2015. Вып. № 24. С. 249.

УДК 272



88

Кафедра Исаакиевского собора

«В 1946 году в апреле арестовывают моего брата, у нас на квартире всю ночь 
идет обыск, — вспоминала В. А. Корнеева, — моя няня, Мария Николаевна, 
седая старушка, думает, что сейчас и  меня арестуют, и  с  ней от волнения 
делается паралич. Но берут только брата. Я остаюсь дома, за ней ухаживаю, 
состояние у  нее очень тяжелое… Вдруг, в  2 часа ночи стук в  нашу дверь. 
Сразу думаю, ну это опять арест. В  ту же минуту мысль — того не может 
быть. Бог этого не допустит. На какого же они останутся? Совсем беспо-
мощные, мама и няня. Стук все сильнее. Открываю. Это действительно за 
мной. Опять обыск. На этот раз забирают и  меня. Более тяжелой минуты 
в жизни у меня не было. Действительно, я была на грани отчаяния, чтобы 
возроптать. И вдруг как живая встает в моих глазах картина моего проща-
ния с отцом Серафимом 2, и в уме, как врезанные, его слова: “Как бы тяжело 
тебе ни было, никогда не отчаивайся и не ропщи на Бога…”. И вот мне полег-
чало на душе, а потом неведомым нам промыслом Божиим все устроилось, 
и старушки мои прожили без меня и без всяких средств к существованию 3 
8 лет исключительно милостью Божию и добрыми людьми» 4. В. А. Корнеева 
провела в заключении 8 лет, полгода в тюрьме на Лубянке, а потом в лагере.

Другую прихожанку этого храма, оставившую свои воспоминания, 
Марию Витальевну Тепнину (ил. 1), арестовали просто на улице. Она шла 
из храма Святого Ильи Обыденного в Москве, по Обыденскому переулку, 
торопясь на работу. Зубной врач, она должна была работать в этот день во 
вторую половину дня. Неожиданно рядом с ней затормозила черная маши-
на. Гостеприимно распахнув дверь, предложили подвезти. У нее было много 
благодарных пациентов и поэтому она, решив, что это одни из них, не за-
думываясь, села в машину. Тут незнакомцы рассмеялись и сказали: «Мария 
Витальевна, как легко было Вас взять» 5. И повезли на Лубянку.

Она проходила по тому же делу, что и  другие прихожане храма на  
Солянке, которое было сфабриковано традиционным для того времени  
способом (ил. 2).

«Все было совершенно бездоказательно, — вспоминала М. В. Тепнина.  
— Получалось, что если люди собрались на молитву, то им сразу же при-
писывали антисоветские настроения. Нужно было как можно больше со-
брать этого верующего народа… Я это очень быстро поняла, им нужно было  

2 Духовником В. А. Корнеевой.
3 Имеется в виду, что пенсии не получали.
4 Корнеева В. А. Отец Серафим. С. 252.
5 Тепнина М. В. Для меня богослужение стало жизнью… // Христианос. 2015. Вып. № 24. С. 223.



89

Корнилова Анна Владимировна

армию собрать, а не просто отдельных лиц… Первый допрос, спрашивают: 
«Кто твои знакомые, с кем вы общаетесь, где больше бываете?» Так как я уже 
знала, к чему могут привести эти вопросы, то старалась, конечно, как можно 
меньше распространяться» 6.

После того как из записных телефонных книжек выуживали все мыс-
лимые и  немыслимые фамилии, создавалось групповое дело. По этим фа-
милиям продолжался допрос. «Тебе задают какой-то вопрос, ты молчишь, 
а следователь что-то пишет, пишет и пишет, дает прочитать, чтобы ты распи-
сался на каждой странице. Прочитать всего не успеваешь, но последняя фра-
за звучит так: “Признаю, что я являюсь членом антисоветской организации”. 
И все в таком роде. Они даже не писали “церковная” организация, а именно 
антисоветская, и когда возражали: “Я же этого не говорила”, то оставляли без 
внимания. У меня не было суда, а была так называемая “тройка”, хотя я си-
дела полгода и все время во внутренней тюрьме на Лубянке, а потом, когда 
кончалось следствие, переводили в Бутырку и там уже ждали суда. Я проси-
дела там еще около 3-х месяцев и, наконец, судебное заседание… “Тройка”, 
которой давалось право выносить приговор, ни слова не говоря. Вынесли 
приговор “5 лет лагеря”» 7. Не все следователи были одинаковые, но и аресто-
ванные прихожане держались так, как им было обычно свой ственно.

Когда устраивали очную ставку арестованного с тем, кто еще находил-
ся на свободе, происходили непредсказуемые ситуации. Так, заключенной 
Н. В. Трапани устроили очную ставку с  Т. Н. Каменевой, которая не была 
арестована. Предварительно спрашивали, знали ли они друг друга, часто ли 
виделись. И та, и другая решительно отрицали, хотя были давними друзья-
ми и прихожанками уже разрушенного храма святых бессребреников Кира 
и Иоанна. Тогда, вызвав на допрос Н. В. Трапани, следователь неожиданно 
вывел из другого помещения Т. Н. Каменеву, и они, обрадовавшись неожи-
данной встрече, кинулись друг к другу, обнялись. После чего следователь ла-
конично заметил: «Вот какие вы конспираторы» 8.

Представители органов хорошо чувствовали, какие люди перед 
ними. «Так мой следователь как-то задал вопрос о моей петербургской 
приятельнице, которая в  это время была эвакуирована из блокадного 
Ленинграда в  Казахстан, и  была уже там репрессирована, — вспоми-
нала М. В. Тепнина. — Меня о  ней спрашивают, за что она арестована.  

6 Тепнина М. В. Для меня богослужение стало жизнью… С. 223.
7 Там же.
8 Там же.



90

Кафедра Исаакиевского собора

“Ну, откуда я могу знать? Она, может быть, что-нибудь украла”. Тут сле-
дователь на меня напустился: “Что Вы мне голову морочите? Что Вы мне 
глупости говорите? Каждый из вас последний руб ль отдаст, а вы говори-
те: украла”. Они хорошо видели, с кем имеют дело. Мой следователь, ког-
да он заканчивал следствие, сказал такую фразу: “Эх, была бы моя воля, 
всех вас я согнал бы на необитаемый остров и живите, как хотите”. Так 
создавались кадры для лагерей, где собиралась многомиллионная армия 
в  трудовые лагеря и  никакого особого состава преступления здесь не 
требовалось» 9.

В  эти трудные годы, сохраняя чистоту веры, осиротевшие прихо-
жане не отошли от своих убеждений, но ушли в подполье и стали про-
водить домашние богослужения. За ними следили и  арестовывали це-
лыми группами. В 1946 году вместе со священником отцом Владимиром 
Криволуцким по доносу были арестованы С. И. Фудель и  А. П. Арце-
бушев, известные ныне своими публикациями, И. А. и  В. А. Корнеевы,  
М. В. и Г. В. Тепнины, Н. В. Трапани и другие, всего 17 человек. Многие 
из них посещали храм, начиная с  1920-х годов, когда были еще совсем 
молодыми и даже юными, поддерживали друг друга, духовно общались. 
Оставшиеся на свободе, несмотря на трудности быта и безденежье, по-
могали, посылая им в тюрьму и лагеря передачи, поддерживали их род-
ных, оставшихся без кормильцев.

Не останавливаясь подробно на самых тяжелых моментах судьбы ре-
прессированных: издевательствах и  пытках при допросах, нечеловеческих 
условиях во время пересылки по этапу в Сиблаг и работы там, на лесоповале, 
на самых тяжелых участках, — о них написано достаточно много, — можно 
кратко проследить судьбы упоминавшихся нами В. А. Корнеевой и М. В. Теп-
ниной, которые отбывали срок в Сиблаге на разных работах.

Мария Витальевна была зубным врачом, а зубы болят как у надзира-
телей, так и у заключенных. Поэтому в селе Покатеево Красноярского края 
ей дали возможность организовать стоматологический кабинет. Вместе 
с  протезистом Я. С. Шмидтом, который был арестован в  Ленинграде, они 
обслуживали весь лагерь, ведя не только практическую зубоврачебную, но  
и бухгалтерскую, оформительскую работы и т. д. Это их спасло от лесопова-
ла, где хрупкая Мария Витальевна наверняка бы погибла. В лагере были не 
только политические заключенные, но и масса уголовников. Как говорили,  

9 Тепнина М. В. Для меня богослужение стало жизнью… С. 223.



91

Корнилова Анна Владимировна

«были наборы 1937–1938  годов», в  основном, политических, но к  концу 
1940-х — началу 1950-х годов многие не выдержали, умерли. Их место заня-
ли уголовники. Если политический контингент состоял из интеллигенции, 
и давал какую-то возможность общения, то уголовники могли просто рас-
правиться по-свой ски с теми, кто был им неугоден.

Среди заключенных ходила книга «Каждый умирает в одиночку». В ла-
гере происходили частые случаи самоубийств 10. В основном это происходи-
ло тогда, когда приезжала комиссия по освобождению. Те, у кого кончался 
срок, должны были прийти и расписаться в специальном журнале, и когда 
против своей фамилии заключенный видел не освобождение, а продление 
срока или определение «навечно», такие самоубийства случались чаще.  
Однако «вечность» кончилась в 1953 году со смертью Сталина, и начался пе-
ресмотр дел. Некоторые, как М. В. Тепнина, сразу же, не оформив никаких 
документов, а лишь вызволив свой паспорт, ринулись из Покатеево в Канск, 
а оттуда в Красноярск и Москву. Хотя отъезд был таким быстрым, оставав-
шиеся, и  даже уголовники, по-своему выражали Марии Витальевне свою 
признательность не только как зубному врачу, но и как человеку редких ду-
ховных и нравственных качеств. По прибытии в Москву М. В. Тепнина как 
и  до ареста стала работать в  поликлинике при Рублевской водонапорной 
станции, а в 1956 году дождалась полной реабилитации. Дожила она почти 
до 90 лет (1904–1993), активно участвуя в церковной жизни прихода храма 
Сретения Господня в Новой деревне 11, где служил отец Александр Мень.

В. А. Корнеева трудилась в лагере на сельхозработах, пасла овец, была 
уборщицей. После освобождения она вернулась домой к своим старушкам, 
работала слесарем по починке примусов, нянечкой в детском саду, уборщи-
цей, до конца жизни сохранив светлый ум, чувство юмора и верность своим 
убеждениям.

При появлении первых публикаций Солженицына Вера Алексеевна на-
писала ему письмо с благодарностью за то, что «Вы так правдиво поведали 
миру нашу жизнь» имея в виду лагеря. И, несмотря на все пережитое, писала 
«а как все же интересно: как привязывается сердце человеческое, несмотря 
ни на какие условия. Когда я освобождалась из Спецлага в 51-м году, и за-
крылись, пропустив меня, пятиметровые ворота, я не могла сдержать слез, 

10 Имеется в  виду произведение Г. Фаллады.  «Каждый умирает в  одиночку», опубликованное 
в 1947 году.
11 Храм в Пушкинском районе Московской области.



92

Кафедра Исаакиевского собора

хотя и выходила на волю. Так было тяжело расставаться со своими товари-
щами по несчастью и  сразу перешагнуть в  другой мир. Закрылись ворота 
и  все кончено: никогда я  этих людей не увижу, не получу от них никакой 
весточки, точно на тот свет ушла. И теперь, прочитав Вашу повесть 12, так все 
поднялось в душе, точно вчера только и было» 13. Солженицын ей ответил 
и назначил встречу на Чистопрудном бульваре: «Мы как-то так сразу узнали 
друг друга, по душам поговорили — из лагерей то оба — и он, и я. Я ему про 
свои порядки, он про те порядки. В общем, как родные товарищи. А потом 
он записал мой адрес, приезжал, гостил у нас» 14. Фрагменты воспоминаний 
В. А. Корнеевой писатель включил в «Архипелаг ГУЛАГ». 

До сих пор существуют свидетели возвращения этих прихожан из 
ссылки в 1954–1956 годах, записавшие их воспоминания, благодаря которым 
сохраняется преемственность и зиждется вера следующих поколений.

Библиография

1. Ерохина О. Невидимый приход // Христианос. Альманах. 2015. Вып. № 24.  
С. 236–242.
2. Корнеева В. А. Отец Серафим // Христианос. Альманах. 2015. Вып. № 24. С. 243–251.
4. Тепнина М. В. Для меня богослужение стало жизнью… // Христианос.  
Аль манах. 2015. Вып. № 24. С. 190–235.

12 Имеется в виду произведение А. И. Солженицына «Один день Ивана Денисовича», опубли-
кованное в 1962 году.
13 Цит. по: Ерохина О. Невидимый приход // Христианос. 2015. Вып. № 24. С. 241–242.
14 Там же.



93

Котова Елена Николаевна

Котова Елена Николаевна
независимый исследователь,

член Союза дизайнеров России
Москва

Начало архиерейского служения священномученика 
Павлина (Крошечкина): борьба с обновленческим 

расколом и участие в сборе средств для голодающих 
Поволжья в 1920-е годы

В мае 1922 года, в результате возникновения внутри Русской православ-
ной церкви обновленческого течения, инспирированного антицерковны-
ми государственными силами, оформился раскол, разделивший Церковь на 
сторонников патриарха Тихона и ту часть духовенства, которая была готова 
поддержать советскую власть. Последние создали общий орган руководства — 
Высшее церковное управление (ВЦУ), призванное возглавить «обновленную» 
церковь, лояльную к новому правительству. Традиционная церковь, стоявшая 
на позициях патриарха Тихона до и после его кончины, получила название 
«тихоновской церкви» или церкви «тихоновской ориентации». Одним из 
важных вопросов, стоявших перед ней в первой половине 1920-х годов, была 
легализация собственного ВЦУ. Для советской власти (в первую очередь для 
следователей) принадлежность к «тихоновской ориентации» часто выступа-
ла синонимом «неблагонадежности», что привело к массовым репрессиям 
по отношению к Церкви и, в первую очередь, в отношении представителей 
церковной иерархии.

2  мая 1921  года наместник московского Новоспасского монас тыря 
в сане архимандрита Павлин (Крошечкин) был возведен в епископа Рыль-
ского 1, викария Курской епархии, в  состав которой входили 5 уездов,  
6 монастырей, 24 благочиния и 346 приходов.

1 За время своего архиерейства владыке Павлину (Крошечкину) пришлось сменить несколько 
кафедр, на каждой из них стояли особые задачи, характеризующие особенности церковно- 
государственных и церковно- общественных отношений в 1920–30-е гг. Борьба с обновленческим 
расколом, противостояние кампании по изъятию церковных ценностей, поиск путей легализации 
«тихоновского» ВЦУ, участие в решении проблемы местоблюстительства и реакция на печальный 
рубеж в жизни Церкви — «Декларацию» митрополита Сергия 1927 г. В 1926 г. еп. Павлин явился 
инициатором и главным действующим лицом «тайных выборов патриарха», был активно связан 
с т. н. «украинским центром» в 1920 г. — кругом архиереев, существенно повлиявших на принятие 
важных решений в Церкви указанного периода. Владыка Павлин остался в числе «поминающих», 
не выступал открыто против «Декларации», однако можно также с уверенностью сказать, что по 
духу и смыслу совершаемых им действий он не был соработником советской власти.

УДК 322.24
+272



94

Кафедра Исаакиевского собора

К моменту приезда нового епископа в Курск епархией управлял ми-
трополит Назарий (Кириллов). Ему подчинялись два викария — епископ 
Белгородский Никон (Пурлевский) и епископ Рыльский Павлин (Крошеч-
кин). Известно, что именно владыка Павлин по поручению Назария (на тот 
момент архиепископа) подготовил проект разделения территории Курской 
епархии на два полусамостоятельных викариатства — Белгородское и Рыль-
ское 2. Такой шаг был связан с постановлением патриарха о пересмотре мер для 
епархиальных и викарных архиереев о реорганизации местного церковного 
управления на случай изоляции или разрыва связи с высшими органами 
церковной власти 3.

Приступив к служению епископом в Рыльске, владыка Павлин начал 
с объезда городов, сел и обителей епархии, в том числе самых отдаленных, 
вероятно не только для знакомства, но в связи с необходимостью укрепить 
позиции. Именно на годы его служения в Курской епархии (1921–1922) выпало 
проведение кампании по изъятию церковных ценностей и распространение 
обновленческого раскола 4. Известно, что кампания 1922 года по изъятию 
церковных ценностей и заявления о нежелании духовенства оказать по-
мощь голодающему населению были использованы советскими властями для  
раскола Церкви.

В 1921–1922 годах православное сообщество, в том числе и Курской 
губернии, приняло активное участие в борьбе с голодом в Поволжье. Под 
руководством митрополита Назария и епископа Павлина клирики и миряне  

2 Д. Н. Н. Павлин // Православная Энциклопедия. Т. 54. М., 2019. С. 146.
3 Постановление Святейшего Патриарха Тихона и соединенного присутствия Священного Си-
нода и Высшего Церковного Совета о мероприятиях на случай прекращения своих церковно- 
административных функций [7(20) ноября 1920 года, № 362] // Церковные ведомости. 1926. 
№ 17–18. С. 6–7.
4 Здесь следует заметить, что в историографии обновленческого раскола существуют разные 
точки зрения по вопросу происхождения обновленчества. Мы придерживаемся позиции, со-
гласно которой начало обновленческого движения было положено раньше, нежели стартовала 
кампания по изъятию церковных ценностей. В ЦК РКП(б) и СНК были хорошо осведомлены 
и знали, что в Церкви есть люди, оппозиционно настроенные к Патриарху и лояльные совет-
скому правительству, поэтому был взят курс на раскол внутри самой Церкви, чтобы утвердить 
в сознании людей, что единственно законная Церковь в СССР — обновленческая. Таким образом, 
можно утверждать, что обновленчество как церковный раскол было полностью инспирировано 
ОГПУ, которое грамотно сыграло на наличии внутрицерковных разногласий и необходимости 
церковного обновления. См.: Плетнева А. А., Кравецкий А. Г. Обновленческая смута и вопрос 
о языке богослужения // История церковнославянского языка в России (конец XIX–XX в.) /  
отв. ред. А. М. Молдован. М. : Языки русской культуры, 2001. С. 180–181; Поспеловский Д. В. Русская 
православная церковь в XX веке. М. : Республика, 1995. С. 66.



95

Котова Елена Николаевна

организовали сбор денег и продуктов в пользу голодающих, а в марте 1922 года 
состоялся адресный сбор в пользу православного населения Царицынской 
губернии 5. Епископ Царицынский Нифонт (Фомин) обратился к владыке 
Назарию с просьбой помочь хлебом для клира и паствы голодающей епархии 6. 
Однако местные власти не разрешили передать собранные средства духовен-
ству Царицынской епархии, так как в их задачи не входила поддержка «тихо-
новского» духовенства. Деньги и средства обязали сдать в Курский комитет 
Помощи голодающим (далее — Помгол), дальнейшая их судьба неизвестна.

Мы не располагаем документально зафиксированными призывами 
и проповедями епископа Павлина в ситуации сбора средств в пользу го-
лодающих, однако, есть сведения, что один из клириков его викариатства, 
священник Дмитрий Рублевский, так вдохновил местное население, что со-
брал 9 миллионов руб лей в фонд Помгола, что было на порядок больше, чем 
собирали отдельные районы Курской области 7.

Существовали также внецерковные источники сбора средств. Например, 
в ноябре 1921 года в первом благочинии Старооскольского уезда состоялся 
духовный концерт, слушатели которого пожертвовали 54 100 руб лей в пользу 
детей Поволжья 8.

Несмотря на приведенные цифры, свидетельствующие об успешном про-
ведении сбора средств, дальнейшие события говорят о расколе православного 
религиозного сообщества на сторонников и противников изъятия церковных 
ценностей. Часть духовенства и мирян оказала сопротивление кампании, как 
моральным противостоянием, так и распространением антисоветской агита-
ции и сокрытием драгоценностей из храмов и церквей. Известно, что курское 
епархиальное руководство в лице митрополита Назария 23 марта 1922 года 
предпринимало попытки договориться с местными властями о замене бого-
служебных предметов деньгами или ценностями прихожан, но они не увенча-
лись успехом 9. 24 марта 1922 года состоялось интервью корреспондента газеты 
«Курская правда» с викарным епископом Белгородским Никоном, который 
подал голос за то, чтобы церковные ценности были немедленно изъяты, если 

5 Русин В., свящ. Митрополит Курский Назарий (Кириллов) как управляющий епархией и жертва 
репрессий // Seminarium: Труды Курской духовной семинарии. Курск: Курская православная 
духовная семинария. 2019. № 1. С. 87.
6 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в  1905–1929  гг.:  
дис. … канд. истор. наук. Курск, 2005. С. 128.
7 Государственный архив Курской области (ГАКО), Ф. 750. Оп. 1. Д. 258. Л. 15.
8 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в 1905–1929 гг… С. 128.
9 Там же. С. 132.



96

Кафедра Исаакиевского собора

они не являются необходимыми в богослужебной практике 10. Примечательно, 
что 24–25 марта в центральных газетах было опубликовано провокационное 
«Воззвание группы священников» («Письмо 12-ти», среди которых были 
протоиереи А. Введенский и А. Боярский), призывающее жертвовать все цер-
ковные ценности на нужды голодающих, а также обвиненявшие духовенство 
в контрреволюционности и равнодушии к страданиям народа 11. Сопоставляя 
даты публикаций, можно предположить, что епископ Никон разделял взгляды 
лидеров обновленческого движения, о чем свидетельствует и тот факт, что он 
сам через несколько месяцев уклонился в обновленческий раскол.

Не только викарный епископ Курской епархии Никон принял участие 
в расколе, но и служащие епархиальной канцелярии митрополита, за исклю-
чением епископа Павлина. В том числе ближайший помощник митрополита 
Назария — протоиерей Леонид Иваницкий — перешел в лагерь обновленцев, 
участвуя в деле отстранения правящего «тихоновского» митрополита. В от-
ношении данного раздела мы обладаем ранее неопубликованным свидетель-
ством, характеризующим упомянутый период служения епископа Павлина 
в Курске. В следственное дело П-4550 Л. Е. Иваницкого 12. был помещен текст 
анонимного осведомителя, рассказывающий о том, что епископ Павлин яв-
лялся временным заместителем митрополита Назария в делах управления 
епархией по причине болезни последнего. Точную дату замещения за недо-
статочностью сведений установить невозможно, но, по косвенным данным, 
описываемая ситуация относится к периоду с августа 1921 года (прибытие 
епископа Павлина к месту служения) по август 1922 года (отстранение ми-
трополита Назария обновленческим ВЦУ). В документе анонимный свидетель 
показывает, что епископ Павлин управлял епархией около двух недель, после 
чего некоторые помощники митрополита (протоиереи Леонид Иваницкий, 
Григорий Ампелонский, Павел Моисеев) «демонстративно отказались от 
участия в управлении епархией» 13. Очевидно, что такая реакция была связана 
с вхождением епископа Павлина в сферу влияния помощников митрополита, 

10 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в 1905–1929 гг… С. 132.
11 Ореханов Г. свящ., Шкаровский М. В. Введенский Александр Иванович // Православная энци-
клопедия. Т. 7. М., 2009. С. 350.
12 Протоиерей, делегат Поместного Собора РПЦ 1917–1918 гг. от Курской епархии, высказывался 
против восстановления патриаршества, уклонился в 1922 г. в обновленческий раскол, в 1923 г. 
покаялся и вернулся в Патриаршую церковь, был до последнего ареста в 1927 г. помощником 
митрополита Курского Назария (Кириллова).
13 Архив УФСБ РФ по Курской области. Архивно- уголовное дело П-4550. Приложение.  
Переписка. Л. 1.



97

Котова Елена Николаевна

которые использовали доверие архиерея в личных целях, получая собствен-
ные дивиденды и привилегии от работы в епархиальной канцелярии. В упо-
мянутом свидетельстве помощники язвительно называются «камарильей», 
получающей «сливки», «вершки и корешки» с подписей митрополита Назария. 
Деятельность же самого владыки Павлина преподносится митрополиту как 
узурпация власти и стремление «к самостоятельному и независимому от 
Назария управлению Рыльского викариатства» 14. Несмотря на то, что целью 
автора показаний было не объективное описание событий, а скорее попытка 
снабдить следствие сведениями о внутренней церковной жизни, на их осно-
ве мы можем сделать некоторые выводы о деятельности епископа Павлина. 
Владыка в данной ситуации действовал последовательно и бескомпромиссно, 
постепенно оттесняя от дел недобросовестных членов канцелярии. Здесь он 
заявил о себе как об уверенном в собственной позиции церковном деятеле, 
который, несмотря на то что его видение не находило поддержки, продолжал 
служение Церкви и епархии. Анонимный свидетель в тексте дает понять, 
что самоустранение членов «камарильи» связано с финансовой стороной 
управления епархией. Предполагаемая дата документа совпадает со временем 
проведения кампании по изъятию церковных ценностей и сбором средств для 
Помгола. В таком случае под «сливками» могут быть поняты собранные сред-
ства, а «львиная доля», требуемая епископом Павлином, — альтернативный 
вариант распределения потоков собранных пожертвований. Примечательно, 
что после ареста владыка был обвинен в «халатном отношении при сборе 
пожертвований» в пользу голодавшего населения страны и незаконном предо-
ставлении их духовенству Курской и других губерний 15. Точного ответа, что же 
произошло, нет. Возможно, епископ Павлин просто передавал богослужебную 
утварь туда, где она была нужна, или допускал оставить в епархии отдельные 
предметы, необходимые для совершения богослужений. Возможно также, его 
деятельность была связана с помощью курскому духовенству, так как размер 
жалования священников был урезан в связи с кризисом 1918–1920 годов, 
вследствие чего многие обращались к дополнительным источникам заработка 
из-за своего бедственного положения 16.

В связи с повсеместным закрытием монастырей для церковной иерархии 
возникла необходимость взять под окормление оставшихся без крова монахов. 

14 Там же.
15 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в 1905–1929 гг… С. 139.
16 Там же. С. 124.



98

Кафедра Исаакиевского собора

Одним из решений, возникших в церкви, стало создание тайных монастырей 
и монашеских общин. В деле протоиерея Иваницкого упоминается о создании 
епископом Павлином в Николаевском храме города Курска «монастыря». 
Вероятно, что и нелегальный мужской монастырь в Сеймских мельницах 
на окраине Путивля был образован под видом мукомольной артели 17, под 
покровительством управляющего этой частью епархии епископа Павлина. 
До 1921 года мельницы принадлежали Глинской пустыни. После ее закры-
тия в августе 1922 года уездный Совет народного хозяйства сдал мельницы 
в аренду группе монахов, которые трудились и жили в мельничном комплексе 
построек. В основном это были Глинские монахи, оставшиеся в Путивльском 
уезде после закрытия обители. Известно, что владыка был дружен с настояте-
лем пустыни архимандритом Нектарием (Нуждиным) 18, по совету которого 
преосвященный взял монаха Андроника (Лукаша) себе в келейники 19. К сожа-
лению, документов, которые бы раскрывали историю бытования нелегального 
монастыря на Сеймских мельницах, пока не обнаружено 20.

Дальнейшие события приближали церковный раскол. Так, в мае 1922 года 
при поддержке советских властей в Курской епархии образовалось обнов-
ленческое ВЦУ 21, которому подчинилось две трети клира епархии. Однако 
епископ Павлин вместе с митрополитом Назарием выступали против него. 
В том же году в состав Курского епархиального управления вошли уполно-
моченные ВЦУ и представители обновленческих групп (упомянутый выше 
протоиерей Иваницкий — помощник митрополита Назария, епархиальный 
миссионер Иоанн Чеканов 22, с которым владыка Павлин трудился в собирании 

17 Чурочкин А., прот. Сеймские мельницы на окраине Путивля — забытый уголок старой Глинской 
пустыни // Сіверщина в історії України. 2017. №  10. С. 360.
18 Игумен Нектарий (Нуждин) (1863–1943) — настоятель Глинской пустыни до 1922 г. и после 
второго открытия с 1942 г. до своей кончины. Принадлежал к катакомбной церкви.
19 Чесноков З., Лизгунов П., свящ. Пример безграничного смирения. Жизнеописание и настав-
ления схиархимандрита Андроника (Лукаша). М. : Сретенский ставропигиальный мужской 
монастырь, 2014. С. 30.
20 Чурочкин А., прот. Сеймские мельницы на окраине Путивля — забытый уголок старой Глинской 
пустыни… С. 363.
21 Субботин П. Ю. Обновленческий раскол на территории Курской и Белгородской епархий 
в 1920–1930 гг. // Научные ведомости Белгородского государственного университета. Серия: 
История. Политология. 2017. №  15 (264), выпуск 43. С. 140.
22 Протоиерей Иоанн Чеканов — заместитель председателя Курской просветительско- религиозной 
комиссии, активный епархиальный миссионер- проповедник, организатор Благовестнического 
братства [Пидгайко В. Г. Духовное образование / Курская и Рыльская епархия // Православная 
энциклопедия. Т. 39. М., 2015. С. 422.] отпал в 1922 г. в обновленчество и участвовал на епархи-
альном съезде духовенства и мирян в отстранении канонического митр. Назария (Кириллова).



99

Котова Елена Николаевна

верующих Курской епархии, а также протоиерей Григорий Мусатов и прото-
диакон Данилов 23), которые отстранили митрополита Назария от управления 
епархией, уволив его на покой.

23–25 августа 1922 года в Курске был проведен епархиальный съезд ду-
ховенства и мирян, на котором окончательно оформился раскол сторонников 
патриарха Тихона и обновленческого ВЦУ. Депутаты должны были рассмо-
треть необходимость созыва Поместного Собора в связи с тем, что патриарх 
передал свои полномочия ВЦУ. На повестке дня были вопросы о реоргани-
зации епархиального управления, восстановлении привилегий (например, 
церковного суда), «самовластии» архиереев и выборах клира, материальном 
положении Курской епархии. На съезде был достигнут компромисс в вопросе 
о признании ВЦУ легитимной властью. Делегаты приняли по этому поводу 
резолюцию в редакции епископа Павлина о признании распоряжений ВЦУ 
законными до созыва Поместного собора по благословению патриарха Тихона 
и с участием представителей восточных патриархов. В конечном итоге, не-
смотря на определенные соглашения, единства на съезде достичь не удалось. 
Компромиссом в данном случае явилось признание ВЦУ законной властью, 
но с оговорками и временно. Развернулась полемика между сторонниками 
епископа Никона, которые считали «самоотречение патриарха» «актом исто-
рической справедливости», а самого патриарха виновным за «кровавые эксцессы» 
в стране, и сторонниками епископа Павлина, заявлявшими о признании 
главой Церкви патриарха Тихона, насильственно уволенного с должности 24. 
На съезде вместо митрополита Назария выбрали нового управляющего — 
епископа Никона, который и развернул обновленческую деятельность по всей 
епархии. Владыка Павлин и его сторонники остались в меньшинстве против 
сторонников обновленческого ВЦУ и их ставленника.

Из описания деятельности съезда видно, что для приверженцев обнов-
ленчества было характерно обвинять патриарха в происшедших столкновениях 
в стране. Епископ Павлин последовательно отстаивал авторитет законного, 
по его мнению, главы Церкви, что было связано с определенными рисками, 
и признавал патриарха законным главой Церкви. Такая позиция была расце-
нена как сопротивление развитию обновленчества в епархии. Даже несмотря 
на то, что обновленческое ВЦУ было признано епископом Павлином и его 
сторонниками законным до освобождения патриарха, неподчинение новому 

23 Имя протодиакона, к сожалению, не удалось восстановить.
24 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в 1905–1929 гг… С. 64.



100

Кафедра Исаакиевского собора

управлению так или иначе осложняло распространение раскола. Так, к концу 
1922 года сложилось два противоборствующих лагеря — обновленцы «никониане» 
во главе с епископом Никоном и его приверженцами, и «павлинианцы» под 
началом епископа Павлина и его последователями, сохранявшие верность 
Патриаршей церкви 25.

Летом того же года ситуация с удержанием позиции «тихоновской 
церкви» осложнилась тем, что государственные структуры начали активно 
препятствовать служению части клира, которая не поддержала обновлен-
ческое ВЦУ. Местные власти отобрали печати у приходов «тихоновской 
ориентации» Рыльского викариатства, которым управлял владыка Павлин. 
Очевидно, это стало попыткой оказать давление на позицию «павлини-
анцев». Какое-то время спустя НКВД РСФСР распорядилось обязать  
Отделы управления уездных исполкомов печати вернуть (кроме гербовых).  
В ноябре 1922 года владыка Павлин был арестован и уже 5 декабря осуж-
ден, а затем заключен в Бутырскую тюрьму в Москве. В его деле о тайных 
выборах патриарха 26 имеется справка о прежних судимостях, которую 
запросил следователь Казанский о Петре Кузьмиче Крошечкине. В справке 
обвинения говорится, что «Епископ Рыльский/ обвин. в незакон. приобр. 
сбора в пользу помгола» 27. В «Курской правде» от 29 ноября 1922 года 
владыку обвинили в «халатном отношении при сборе пожертвований» 
в пользу голодавшего населения страны, в их незаконном предоставле-
нии духовенству Курской и других губерний 28. Очевидно, деятельность, 
направленная на сопротивление советской власти и препятствие распро-
странению обновленческого движения, не могла не остаться незамеченной, 
что и послужило подлинной причиной ареста епископа, в отличие от 
причины, заявленной в справке 29.

На данный момент нет сведений, был ли арестован с владыкой Павли-
ном кто-то еще из его сторонников. Случаи, когда противодействие изъя-
тию церковных ценностей являлось предлогом для ареста, были в советской  

25 Котова Е. Н. Особенности архиерейского служения сщмч. Павлина (Крошечкина). К 100-летию 
епископской хиротонии (епископом Рыльским, викарием Курской епархии) // Восемнадцатые 
Дамиановские чтения: материалы Всероссийской (национальной) научно- практической кон-
ференции, проводимой в рамках XVII Международных научно- образовательных Знаменских 
чтений / под редакцией Е. В. Харченко, О. В. Пигоревой. Курск : Курская государственная сель-
скохозяйственная академия имени И. И. Иванова, 2021. С. 59–60.
26 Центральный архив ФСБ России (ЦА ФСБ РФ). Д. 36960. 1926 г.
27 ЦА ФСБ РФ. Д. 36960. Л. 29.
28 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в 1905–1929 гг… С. 139.
29 Д. Н. Н. Павлин // Православная Энциклопедия. Т. 54. М., 2019. С. 146.



101

Котова Елена Николаевна

реальности не единичными. В качестве примера можно привести показа-
тельный арест и суд над митрополитом Петроградским Вениамином (Казан-
ским). Владыка был арестован 1 июня 1922 года по обвинению в препятствии 
изъятию церковных ценностей. На самом деле, непосредственной причиной 
ареста стала принципиальная позиция, занятая митрополитом в отношении 
«обновленцев», и непризнание им законности ВЦУ.

В декабре 1922 года после ареста епископа Павлина был учрежден об-
новленческий Рыльский викариат, в феврале 1923 года — обновленческая 
Рыльская епархия. Однако, несмотря на поддержку советской властью «рас-
кольнического» духовенства во главе с епископом Белгородским Никоном 
(Пурлевским) и преследование ею «тихоновских» священно- и церковнослу-
жителей, большая часть курского православного сообщества осталась или 
вернулась в лоно Патриаршей церкви 30. Благодаря деятельности епископа 
Павлина и его окружения в начале 1923 года, население Дмитриевского, Грай-
воронского, Корочанского, Льговского и других уездов отрицательно отно-
силось к церковному расколу и созданию «Живой церкви» 31, а к 1927 году 
к обновленцам примкнуло только 4,3 % приходов епархии. Сам же епископ 
Никон принес в 1924 году покаяние перед патриархом Тихоном и был принят 
в сущем сане. Ему и принадлежала ведущая роль в ликвидации последствий 
обновленческого раскола в Курской епархии.

Годы с 1922 по 1926 самые скудные по количеству информации и докумен-
тов, касающихся не только служения, но и местоположения епископа Павлина. 
После своего первого заключения владыка вел свою деятельность и в Москве, 
и в Курске 32. Известно, что в 1925 году он проживал в Курске не один, а с еписко-
пом Иннокентием (Летяевым) 33, признавшим обновленческое ВЦУ в 1922 году, 
но принесшим вскоре покаяние, вслед за провалом почитаемого им епископа 
Антонина (Грановского) и выходом из заключения патриарха Тихона. Епи-
скоп Иннокентий с 1924 года был временно управляющим Полоцкой и Витеб-
ской епархией, где вернул в Патриаршую церковь почти все обновленческие  

30 Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края в 1905–1929 гг… С. 143.
31 «Живая церковь» — одна из основных групп обновленчества, действовавшая с 1922 по 
1936 год. См.: Соловьев И., свящ. «Живая Церковь» // Православная Энциклопедия. Т. 19. М., 
2008. С. 168–172.
32 Котова Е. Н. Церковная деятельность епископа Павлина (Крошечкина) в 1921–1937 гг. // Сре-
тенские чтения: Материалы XXVI научно- богословской конференции студентов, аспирантов 
и молодых специалистов (Москва, 22 февраля 2020 года). М., 2020. С. 167–168.
33 Государственный архив Курской области (ГАКО), Ф. Р-1287. Оп. 1. Д. 57. Л. 162.



102

Кафедра Исаакиевского собора

приходы 34. Осенью 1926 года владыка Павлин был назначен епископом Полоц-
ким и Витебским, но к месту служения не выехал.

Будучи поставлен на кафедру в Перми с 1927 по 1930 годы, он вывел 
свою борьбу с обновленчеством на международный уровень. Используя связи 
клириков своей епархии, епископ Павлин вел через доверенных лиц переписку 
с игуменом Серафимом (Кузнецовым) 35, покинувшим Россию и оставшимся 
под покровительством Иерусалимского патриарха, с целью ослабить влияние 
обновленцев на уровне межцерковных контактов. В результате переписки 
взгляды самого игумена Серафима на обновленческий раскол в Русской церкви 
изменились с нейтральных на резко негативные, однако, политический курс 
Иерусалимской патриархии оставался прежним. Во время своего служения 
на Пермской земле владыка укрепил слабые позиции «тихоновской церкви» 
за счет хиротонии православных епископов в противовес обновленческим.

Отдельного исследования, по нашему мнению, заслуживает процесс 
замещения оставленных епископом Павлином и его другом по Бизюковской 
семинарии 36 епископом Онуфрием (Гагалюком) кафедр определенным кругом 
архиереев, большая часть которых была ими же возвращена из обновлен-
чества.

В свете всего вышеизложенного одна из существенных сторон служения 
владыки Павлина раскрывается не как яростная борьба с обновленчеством, 
а скорее как свидетельство о пути более достойном, более совершенном, хотя 
и проходящим через серьезные испытания и даже физическое уничтожение со 
стороны новой государственной власти. Епископ Павлин сохранял верность 
«тихоновской церкви» даже в окружении лояльных обновленцам сотруд-
ников канцелярии. Он с риском для собственного положения проявил себя 
как деятельный сторонник патриарха Тихона, будучи осторожным и в то же 
время уверенным в своей позиции епископом. В целом, деятельность епископа 

34 Горидовец В., иерей. История обновленческого раскола в Витебской епархии // Материалы XVIII 
ежегодной богословской конференции ПСТГУ. М., 2008. С. 337.
35 Шкаровский М. В., Веденеев Д. В. Оперативная разработка и репрессии советских органов 
государственной безопасности против религиозного течения «подгорновцев» («стефановцев») 
в 1930–1950-е гг. // Вестник ПСТГУ. Серия 2: История. История РПЦ. 2017. № 75. С. 106.
36 Будущие владыки, иеромонахи Павлин и Онуфрий, а также иеромонах Никон (Пурлевский), 
состояли в штате преподавателей Бизюковской пастырско- миссионерской семинарии Херсонской 
епархии, правящим архиереем которой на тот момент был архиепископ Назарий (Кириллов). См.: 
Котова Е. Н. Внутрицерковные связи сщмч. Павлина (Крошечкина) в 1920-е гг. // Девятнадцатые 
Дамиановские чтения: Русская православная церковь и общество в истории России и Курского 
края: Материалы Всероссийской (национальной) научно- практической конференции. Курск : 
Курская государственная сельскохозяйственная академия имени И. И. Иванова, 2022. С. 97.



103

Котова Елена Николаевна

Павлина существенно осложнила развитие обновленческого раскола в местах 
его служения, а круг «павлинианцев» даже после ареста владыки продолжал 
возвращать в Патриаршую церковь отпавших или сомневающихся чад.

Библиография

Архивные материалы:
1. Архив УФСБ РФ по Курской области. Архивно- уголовное дело П-4550. Приложение. 
Переписка. 1 л.
2. Государственный архив Курской области (ГАКО), Ф. 750. Оп. 1. Д. 258. 21 л.
3. ГАКО. Ф. Р-1287. Оп. 1. Д. 57. 197 л.
4. Центральный архив ФСБ России. Д. 36960.

Литература:
1. Бунин А. Ю. Деятельность православного духовенства Курского края  
в 1905–1929 гг.: дис. … канд. истор. наук. Курск, 2005. 228 с.
2. Горидовец В., иерей. История обновленческого раскола в Витебской 
епархии // Материалы XVIII ежегодной богословской конференции ПСТГУ. М., 2008.  
С. 335–340.
3. Д. Н. Н. Павлин // Православная энциклопедия. Т. 54. М., 2019. С. 145–148.
4. Котова Е. Н. Внутрицерковные связи сщмч. Павлина (Крошечкина) в 1920-е гг. // 
Девятнадцатые Дамиановские чтения: Русская православная церковь и общество 
в истории России и Курского края: Материалы Всероссийской (национальной) 
научно- практической конференции (Курск, 23 марта 2022 года). Курск : Курская 
государственная сельскохозяйственная академия имени И. И. Иванова, 2022.  
С. 97–107.
5. Котова Е. Н. Особенности архиерейского служения сщмч. Павлина 
(Крошечкина). К 100-летию епископской хиротонии (епископом Рыльским, 
викарием Курской епархии) // Восемнадцатые Дамиановские чтения: материалы 
Всероссийской (национальной) научно- практической конференции, проводимой 
в рамках XVII Международных научно- образовательных Знаменских чтений 
/ под ред.: Е. В. Харченко, О. В. Пигоревой. Курск : Курская государственная 
сельскохозяйственная академия имени И. И. Иванова, 2021. С. 59–68.
6. Котова Е. Н. Церковная деятельность епископа Павлина (Крошечкина) в 1921–
1937 гг. // Сретенские чтения: Материалы XXVI научно- богословской конференции 
студентов, аспирантов и молодых специалистов (Москва, 22 февраля 2020 года).  
М. : Свято- Филаретовский православно- христианский институт, 2020. С. 163–171.
7. Плетнева А. А., Кравецкий А. Г. Обновленческая смута и вопрос о языке 
богослужения // История церковнославянского языка в России (конец XIX–XX в.) / 
отв. ред. А. М. Молдован. М. : Языки русской культуры, 2001. С. 180–223. 400 с.



104

Кафедра Исаакиевского собора

8. Ореханов Г., священник, Шкаровский М. В. Введенский Александр Иванович //  
Православная энциклопедия. Т. 7. М., 2009. С. 349–352.
9. Поспеловский Д. В. Русская православная церковь в XX веке. М. : Республика,  
1995. 512 с.
10. Русин В., священник. Митрополит Курский Назарий (Кириллов) как управляющий 
епархией и жертва репрессий // Seminarium: Труды Курской духовной семинарии. 
2019. № 1. С. 83–92.
11. Субботин П. Ю. Обновленческий раскол на территории Курской и Белгородской 
епархий в 1920–1930 гг. // Научные ведомости Белгородского государственного 
университета. История. Политология. 2017. № 15 (264), выпуск 43. C. 138–148.
12. Чесноков З., Лизгунов П., священник. Пример безграничного смирения. 
Жизнеописание и наставления схиархимандрита Андроника (Лукаша). М. : 
Издательство Сретенского ставропигиального мужского монастыря, 2014. 224 с.
13. Чурочкин А., протоиерей. Сеймские мельницы на окраине Путивля — забытый 
уголок старой Глинской пустыни // Сіверщина в історії України. 2017. Вып. 10. 
С. 360–363.
14. Шкаровский М. В., Веденеев Д. В. Оперативная разработка и репрессии советских 
органов государственной безопасности против религиозного течения «подгорновцев» 
(«стефановцев») в 1930–1950-е гг. // Вестник ПСТГУ. Серия 2 : История. История РПЦ. 
2017. № 75. С. 94–119.



105

Крошкина Лидия Владимировна

Крошкина Лидия Владимировна
Российский государственный гуманитарный университет,

кафедра истории и теории культуры,
доцент, кандидат культурологии

Москва

Как писать о святых сегодня? Проблемы агиографии 
новых мучеников и исповедников

С  древности жития святых были самым распространенным чтением 
для мирян — именно через агиографию церковный народ узнавал о  муче-
никах и святителях, преподобных и праведных, юродивых и просветителях. 
В статье предполагается поставить ряд актуальных вопросов: как нам чтить 
память новых мучеников и  исповедников? Как писать их жития? Какой 
должна быть современная агиография? В отличие от прежних эпох, сегод-
ня житийная литература мало пользуется спросом. В чем проблема? Какие 
усилия нужно предпринять, чтобы жития стали живым источником для 
подражания святым мученикам и  подвижникам? Для изучения этого во-
проса в статье используются источники христианской агиографии русского 
зарубежья ХХ  века, исследования современных авторов: С. С. Аверинцева, 
А. Ю. Виноградова, архимандрита Дамаскина (Орловского) 1.

Осенью 2022 года в Петербурге и Москве были открыты выставки, по-
священные столетию так называемого «философского парохода», с которым 
связана предыстория данной статьи. Около ста лет назад состоялся разговор 
между создателем YMCA-Press Полом Андерсоном и русским эмигрантом, 
философом Б. П. Вышеславцевым. На вопрос, какую книгу религиозного 
содержания подарила бы русская семья подростку на именины, Вышеслав-
цев ответил — вероятно, жития святых, высказав при этом сомнение, что 
молодому человеку, пережившему революцию, вой ну и  изгнание, вряд ли 
бы отозвались традиционные жизнеописания. С тех пор Пол Андерсон ре-
шил издавать житийную литературу в  современной переработке, изменив 

1 Особенное значение имеет семитомное издание: Дамаскин (Орловский), игум. Мученики, ис-
поведники и подвижники благочестия Российской Православной Церкви XX столетия. Жиз-
неописания и  материалы к  ним. Кн. 1–7. Тверь, 1992–2002. Важным итогом трудов игумена 
Дамаскина является монография: Дамаскин (Орловский), архим. Слава и  трагедия русской 
агиографии. Причисление к  лику святых в  Русской Православной Церкви: история и  совре-
менность. М. : Региональный общественный фонд «Память мучеников и исповедников Русской 
Православной Церкви», 2018.

УДК 82-97
+242



106

Кафедра Исаакиевского собора

характер «елейных» сочинений на исторические биографии 2. Итогом стал 
агиографический проект издательства, выпустивший в свет во второй по-
ловине 1920-х — начале 1930-х годов внушительное число книжек о святых. 
Наиболее значимые: «Святые Древней Руси» Г. П. Федотова (1932), книга  
Б. К. Зайцева «Преподобный Сергий Радонежский» (1925), «Жатва Духа. Жи-
тия святых» (1927) Е. Ю. Скобцовой. В те годы в среде Русского студенческого 
христианского движения (РСХД) были сформулированы принципы новой 
агиографии (показывать в житии путь святого к Богу и выявлять его истори-
ческую личность), а также нежелательные тенденции при переложении древ-
них житий (упрощение и стилизация) 3. Главный подход к изучению житий 
и их творческому обновлению был обозначен как духовно- исторический, по-
зволяющий увидеть реальный образ святого «в его внутреннем пути к Богу 
и его влиянии на окружающий мир» 4. Автором подхода был заведующий ка-
федрой агиологии и агиографии Свято- Сергиевского богословского инсти-
тута в Париже Г. П. Федотов.

Одним из самых выдающихся житийных опытов стал сборник 
Е. Ю. Скобцовой (будущей матери Марии) «Жатва Духа», который представ-
лял собою переложения византийских источников. В процессе исследования 
сборника было выявлено, что автор, перелагая древние сюжеты, как бы ме-
няет жанровую основу повествования. Помимо композиционной перера-
ботки источников (в  житиях подвижников Е. Ю. Скобцова опускает такие 
общие места, как указание на происхождение подвижника от праведных 
родителей, рассказ о его рождении и воспитании, сравнение его с другими 
подвижниками и т. д.), наиболее значима содержательная новизна и способ 
подачи материала. Это проявляется в последовательном исключении всех ав-
торских оценок персонажей: опускаются маркирующие эпитеты, которыми 
восхваляются положительные и осуждаются отрицательные герои, — «свя-
той», «благочестивый» или «окаянный», «глухой аспид». Подобным образом 
опускаются все самооценки святых. Вопрос: почему автор так поступает 
и главное, на что он ориентируется? Ответ был найден в особенностях стиля 
изложения, соотносимого с библейским.

С. С. Аверинцев указывал на разницу между евангельской традицией по-
вествования, следующей библейским принципам, и  византийской житийной 

2 Андерсон П. Ф. Бердяевские годы 1922–1939 // Вестник РХД. 1985. № 144. С. 256.
3 Подробнее об агиографии русского зарубежья см. в  статье: Крошкина Л. В. Агиография  
русского зарубежья: Георгий Федотов и мать Мария // Вестник РХД. 2015. № 203. С. 92–105.
4 Изучение житий святых // Вестник РСХД в Западной Европе. 1926. № 4. С. 14.



107

Крошкина Лидия Владимировна

манерой, во многом идущей путями светской античной биографии с  опорой 
на авторскую оценку героев. Эпитеты, с помощью которых древний агиограф 
разъяснял читателю, кто какой: «боголюбивый» или, напротив, «злочестивый», 
характеризуют позицию автора, который сам определяет отношение к персона-
жам жития. Византийский агиограф осознает не только свое право, но и обя-
занность растолковывать читателю правильный взгляд на действующих лиц 
и их поступки. Таким образом, житийная традиция связана со своеобразным 
самотолкованием, очень редко встречающимся в  книгах Библии. По мнению 
С. С. Аверинцева, в изначальной житийной традиции по образу библейского по-
вествования право суда не принадлежит человеку, в том числе и рассказчику, но 
только «Самому Христу (о Котором евангелист и повествует)» 5.

Действительно, как сами Евангелия, так и  жития первых мучеников  
рождались из раннехристианской проповеди, устного свидетельства оче-
видца или письменного слова — актов мучеников, которые, как мы знаем, 
христиане специально выкупали у гонителей. Но Евангелия и акты мучени-
ков — это прежде всего апофтегмы — логии, слова Христа и святого, а не 
нарратив и,  главное, не назидательная мораль. По мнению Аверинцева,  
«вся “агиография” есть в  плане историко- литературном совершенно  
гомогенная ветвь на древе античной биографии» 6, очень рано усвоившая ее 
жанровую модель. Это касается не только назидательности как таковой, но 
и специфической для языческой «керигмы» топики чудотворения.

Евангелия, которые являются базовым текстом христианской культу-
ры, задающим парадигму каждой ее ветви, по мнению Аверинцева, «мак-
симально далеки именно от назидательного стиля позднейшей житийной 
литературы» 7. Это отличие связано с  принципиальной незамкнутостью 
евангельского текста, не похожего на сумму моралей, но — «открытым сло-
вом, по-новому звучащим для новых и новых поколений» 8.

То же можно сказать и о задачах современной агиографии, призванной 
не закрывать, а открывать образ и слово святого для ныне живущих людей.

С. С. Аверинцев полагает, что суть чуждости Евангелия античной био-
графии, склонной к структурированию и внешней классификации, заклю-
чается в  том, что весть Евангелий не рационализируется, так как основа-
на на антиномиях и  парадоксах. «Иисус Христос… не подлежит никакой 

5 Аверинцев С. С. Духовные слова. М. : СФИ, 2007. С. 89–90.
6 Аверинцев С. С. Почему Евангелия не биографии // Мир Библии. 2001. № 8. С. 7.
7 Там же. С. 8.
8 Там же. С. 9.



108

Кафедра Исаакиевского собора

классифи кации, не может быть включен ни в  какую генерализирующую 
систему. Его учение и “этос” остаются тайнами, которые не допускают окон-
чательного разъяснения на уровне психологии, характерологии или морали, 
но должны вновь и вновь истолковываться через парадоксы христианского 
богословия и еще более через христианское “делание” святых» 9.

Для ответа на главный вопрос статьи — как писать о святых сегодня — 
важно подчеркнуть выше обозначенные тезисы как намеченные ориентиры 
и ключи к новой агиографии.

Как осмысляют поставленные вопросы другие современные исследо-
ватели агиографии? Игумен Дамаскин (Орловский), автор многочислен-
ных трудов о  новомучениках и  исповедниках русской церкви, называет 
два критерия- ориентира: агиографическое описание духовных переживаний 
человека и принцип достоверности. Иными словами: отображение святого 
в исторической реальности или психологический портрет святого в реаль-
ной исторической среде 10. Архимандрит Дамаскин делает акцент на исто-
ричности и достоверности: «современные агиографические тексты должны 
нести нагрузку исторического источника», передавать достоверные све-
дения «об  истории Церкви, о  событиях, значимых для народа и  государ-
ства, а  также достоверные сведения о  значимых для народа личностях» 11.  
Он вспоминает итог труда 12 В. О. Ключевского: жития не являются истори-
ческими источниками. По мнению архимандрита Дамаскина, причина такой 
неисторичности — в небрежности древних авторов житий, в их невнимании 
к  исторической действительности. Другие историки, например, Г. П. Федо-
тов, считали, что проблема В. О. Ключевского заключалась в попытках найти 
в житиях сведения о колонизации русского севера, тогда как жития — это 
вестник духовно- исторической действительности.

Архимандрит Дамаскин приводит важный документ в  качестве цер-
ковного ориентира — постановление Священного синода, вошедшее в Устав 

9 Аверинцев С. С. Почему Евангелия не биографии. С. 9.
10 Дамаскин (Орловский), архим. Канонизация новомучеников Русской Православной Церковью 
и жития святых — критерии и проблемы // Выступление на научно- практической конференции 
«Наследие священномученика Фаддея (Успенского) архиепископа Тверского (к 25-летию обретения 
святых мощей)». Октябрь 2018 г. URL: http://www.fond.ru/index.php?menu_id=375&menu_parent_
id=358&show_date=1&category_id=15&article_page_content=0&show_preview_img=0&show_¬le_list
=1&®ag=ajax&page=1&regime=site&content_id=255 (дата обращения: 30.10.2022).
11 Там же.
12 Ключевский В. О. Древнерусские жития как исторический источник. М. : Типография  
Грачева и Ко, 1871. 472 с.



109

Крошкина Лидия Владимировна

духовный цензуры 1828 года. В нем замечательно выражено не только тре-
бование достоверности, но и требование духа, в котором должно быть на-
писано житие: «Жизнеописания должны быть почерпнуты из достоверных 
источников и представлены в том чистом духе, которым святой постоянно 
руководствовался в жизни своей…» 13.

Таким образом, достоверность есть, прежде всего, достоверность 
источников- очевидцев (при условии внимательного всматривания в их сло-
во и адекватного их понимания), но еще более — достоверность духа, в ко-
тором пишется житие. В  Евангелиях- синоптиках сюжетные расхождения- 
варианты не ведут к исторической недостоверности благодаря достоверности 
духовной.

Историк и  исследователь житий А. Ю. Виноградов отмечает, что для 
современного агиографа есть два пути — подражание традиционным образ-
цам или создание оригинального текста. Так как судьбы новомучеников 
и  исповедников церкви русской, бесспорно, новое явление, то нам нужна 
и  новая парадигма жития. Он предлагает вернуться к  древней традиции  
II–III веков — публикации мученических допросов, полагая, что такая фор-
ма больше впечатлит современного человека, чем подробные описания пы-
ток в духе святителя Димитрия Ростовского 14. Архимандрит Дамаскин так 
же предлагает опираться на документы допросов, которые, по его мнению, 
«при всей шаблонности… почти всегда отражают психологические осо-
бенности личности» 15. Так, в жизнеописании митрополита Петроградского 
и  Гдовского Вениамина, которое более соответствует жанру исторических 
записок, архимандрит Дамаскин подробно приводит материалы суда, в ко-
торых звучит живой голос святителя. Но стоит отметить, что, обратившись 
к документам допросов 1937–1938 годов, мы увидим их массовую шаблон-
ность, практически исключающую обнаружение каких-либо психологиче-
ских особенностей.

А. Ю. Виноградов отмечает также изменение функции современных 
агиографических текстов в связи с тем, что «у нас нет такого массового чте-
ния житийной литературы» 16.

13 Котович А. Н. Духовная цензура в России (1799–1855 гг.). СПб. : тип. «Родник», 1909. С. 222.
Цит. по: Дамаскин (Орловский), архим. Канонизация новомучеников Русской Православной 
Церковью и жития святых — критерии и проблемы… Указ. источник.
14 Виноградов А. Ю. Ориентиры святости // ЖМП. 2012. № 11. С. 82–87.
15 Дамаскин (Орловский), архим. Канонизация новомучеников Русской Православной Церко-
вью и жития святых — критерии и проблемы… Указ. источник.
16 Виноградов А. Ю. Указ. соч. С. 84.



110

Кафедра Исаакиевского собора

В заключение попробуем сформулировать основные позиции, которые 
стоит учитывать при написании новых житий:
• Новым агиографам следует вернуться к древней, но всегда новой евангель-
ской традиции повествования.
• Важнее передать «дух» жизни и  подвига святого, нежели их «букву» 
(вспомним высказывание апостола Павла: «буква убивает, а дух животворит»  
[2Кор. 3:6]), т. е. исторические сведения, которые могут быть не актуальны в кон-
тексте духовного пути той или иной личности (это не отменяет биографические 
и иные исследования, но их надо отличать от житий). Агиографу необходимо 
понять смысл духовного пути святого. Поэтому важно как можно больше знать 
о нем и его наследии.
• Многообразие житий — норма, так как их различия определяются адресатом.
• Агиографу важно выделять главное в служении святого. Это зависит от 
церковности 17 агиографа. Например, что мы выделяем в служении митрополита 
Петроградского и Гдовского Вениамина (Казанского)? К какому типу святости 
мы его причисляем? Кто он? Мученик? Пастырь? Миссионер?
• Избегать рационализации, не пытаться «снимать тайну», разъяснять свя-
того на уровне психологии, характерологии или морали, не заполнять пустоты 
биографических сведений, но свидетельствовать о святости через христианские 
парадоксы и христианское «делание».
• Делать акцент на логиях — живом слове мученика (надо помнить, что мате-
риалы допросов не всегда нам предоставляют такое слово, а порой искажают его).
• Язык жития должен быть современным, нежелательно использовать арха-
ичные «елейные» формы.
• Чтобы донести весть новых мучеников до современных людей, агиографу 
надо избежать повторения старых ошибок (внешней описательности, само-
толкования, назидательности, специфической для языческой «керигмы» топики 
чудотворения и других родовых проблем традиционного житийного жанра).

17 Под церковностью мы подразумеваем не внешнее участие в богослужениях и обрядах, но вну-
треннюю сообразованность человека с жизнью Церкви, ее таинствами, постановлениями, кото-
рыми человек «руководствуется… во всех своих делах». См.: Епископ Михаил (Грибановский). 
В  чем состоит церковность (Речь на заседании Братства Пресвятой Богородицы 14  декабря  
1886 года) // Церковный вестник. 1886. № 51–52. С. 827–830.



111

Крошкина Лидия Владимировна

Библиография

1. Изучение житий святых // Вестник Русского студенческого христианского 
движения в Западной Европе. 1926. № 4. С. 13–14.
2. Аверинцев С. С. Духовные слова. М. : Свято- Филаретовский православно- 
христианский институт, 2007. 232 с.
3. Аверинцев С. С. Почему Евангелия не биографии // Мир Библии. 2001. № 8. С. 4–10.
4. Андерсон П. Ф. Бердяевские годы (1922–39) // Вестник Русского христианского 
движения. 1985. № 144. С. 244–291.
5. Виноградов А. Ю. Ориентиры святости // Журнал Московской Патриархии. 2012. 
№ 11. С. 82–87.
6. Дамаскин (Орловский), архимандрит. Слава и трагедия русской агиографии. 
Причисление к лику святых в Русской Православной Церкви: история 
и современность. М. : Региональный общественный фонд «Память мучеников 
и исповедников Русской Православной Церкви», 2018. 528 с.
7. Дамаскин (Орловский), архимандрит. Канонизация новомучеников Русской 
Православной Церковью и жития святых — критерии и проблемы //  
Выступление на научно- практической конференции «Наследие священномученика 
Фаддея (Успенского) архиепископа Тверского (к 25-летию обретения святых мощей)». 
URL: http://www.fond.ru/index.php?menu_id=375&menu_parent_id=358&show_
date=1&category_id=15&article_page_content=0&show_preview_img=0&show_¬le_list=1
&®ag=ajax&page=1&regime=site&content_id=255 (дата обращения: 30.10.2022).
8. Ключевский В. О. Древнерусские жития как исторический источник. М. : 
Типография Грачева и Ко, 1871. 472 с.
9. Крошкина Л. В. Агиография русского зарубежья: Георгий Федотов и мать Мария // 
Вестник Русского христианского движения. 2015. № 203. С. 92–105.



112

Кафедра Исаакиевского собора

Кузнецова Елена Васильевна
Краеведческий музей «Дом Няна», 

научный сотрудник
г. Няндома, Архангельская область

«Я живу на святой земле»

В какой момент в человеке просыпается любовь к родине, уважение 
к родителям, нежность к дому и той улице, где в детстве бегал? Каждый ли 
способен ощутить сердечный трепет при приближении поезда к знакомому 
вокзалу? Влияют ли на это полученные человеком знания об истории своей 
семьи, края?

XX век, полный социальных потрясений, затмил память жителей России 
о предыдущих поколениях. Но сейчас, в XXI веке, семейные ценности воз-
рождаются, открываются забытые страницы истории, начинается поиск своих 
корней. В 1991 году в адрес Няндомской центральной библиотеки, в которой 
с момента ее основания существовал отдел краеведения, пришло письмо от 
ректора Санкт- Петербургской духовной академии протоиерея Владимира 
Сорокина с просьбой поделиться информацией о семье Казанских с Нимен-
ского погоста. Сотрудники библиотеки обратились к постоянному читателю, 
жителю деревни Андреевской Панфилу Минычу Богданову — сказочнику 
в седьмом поколении, краеведу, сохранившему живую память и цепкий ум 
(1909–1993). Он не был знаком с потомками Казанских, но из рассказов од-
носельчан припомнил, что «при Нименьгском погосте было организовано 
училище для обучения детей из близлежащих деревень Горки и Андреевской. 
Сюда из учительской семинарии и был направлен Павел Иванович Казанский. 
На погосте в церкви служил священник Александр Васильевич Смирнов. 
У Смирновых была дочь на выданье Маша, за которой и стал ухаживать 
Павел Казанский. Крепко слюбились и поклялись соединить судьбу. Павел 
стал просить у священника руки его дочери. Священник Александр на это 
ответил: “Так, если хочешь жениться на Маше, будь священником. Церковный 
закон не разрешает иначе”. Подали прошения в Олонецкую епархию архиерею 
Аркадию, который и разрешил. Тогда учитель Павел Казанский на несколько 
месяцев уехал учиться в Петрозаводскую духовную семинарию. Из семинарии 
приехал, женился на Маше, посвятился в священники и служил в Преобра-
женской церкви. Обзавелись хозяйством: построили дом с садом — черемуха, 
рябина, калина, береза, ель. Затем пошли у них дети: Василий (Вениамин), 

УДК 262.143
+908



113

Кузнецова Елена Васильевна

Александр, Анна и Григорий. Все дети выучились. Александр и Григорий ста-
ли священниками, Василий — архиепископом. Александр был священником 
в Нименьгском погосте». В 30-е годы XX века, по воспоминаниям Панфила 
Богданова, «в огороде Александра Павловича нашли винтовочный ствол, 
арестовали и сослали в лагерь Липово» 1.

Сбивчивые и противоречивые рассказы Панфила Миныча были скор-
ректированы профессиональными исследованиями.

5 августа 1992 года в Няндомской районной газете «Авангард» была опу-
бликована статья «Священномученик митрополит Вениамин» ленинградских 
авторов А. А. Бовкало и А. К. Галкина 2, биографов нашего земляка. В 1997 году 
в «Авангарде» опубликован очерк редактора газеты, краеведа В. А. Родина 
«Митрополит Вениамин» 3, 21 августа 1997 года областная газета «Правда 
Севера» опубликовала его статью «В лике святых» 4.

В августе 2002 года в городе Каргополь состоялась межрегиональная 
седьмая научно- практическая конференция «Святые и святыни северорусских 
земель» 5. Ее участники посетили родину митрополита — деревню Андреев-
скую. 13 августа была открыта памятная доска на стене бывшего одноклассно-
го сельского училища. Также в этот день был совершен молебен и установлен 
поклонный крест возле строящейся церкви Преображения Господня. После 
экскурсии по местам, где родился и жил святитель Вениамин, состоялась 
встреча в районной администрации, где краевед Б. Л. Грушко выступил с до-
кладом «В школах Павла Казанского».

В Няндомской районной администрации продолжилась встреча, где 
краевед Б. Л. Грушко выступил с докладом «В школах Павла Казанского». 
Этот доклад стал открытием не только для участников конференции, в нем 
прозвучали неизвестные до сих пор факты биографии отца митрополита 
Вениамина — Павла Казанского (1840–1903) 6. Накануне конференции на 

1 Суетина Г. И. Открытие имени митрополита Вениамина на родине // Материалы межрайон-
ных православных краеведческих чтений памяти священномученика Вениамина, митрополита 
Петроград ского и Гдовского. Няндома. 2019. С. 13.
2 Бовкало А. А, Галкин А. К. Священномученик митрополит Вениамин // Авангард. 1992. 5 августа. 
№ 80. С. 2.
3 Родин В. В. Митрополит Вениамин // Авангард. 1997. 18 октября. № 75. С. 3.
4 Родин В. В. В лике святых // Правда Севера. 1997. 21 августа. № 11. С. 3.
5 Святые и святыни северорусских земель (по материалам VII научной региональной конферен-
ции) / сост. и науч. ред. Н. И. Решетников. Каргополь, 2002. 316 с.
6 Архивная справка о смерти 5 декабря 1903 г. настоятеля Нименской Преображенской церк-
ви священника П. И. Казанского «от рака желудка» // ГБУАО «ГААО» Ф. 29. Оп. 13. Д. 141.  
Л. 464 об. — 465.



114

Кафедра Исаакиевского собора

страницах районной газеты «Авангард» были опубликованы статьи няндом-
ского журналиста А. Воробьева «Северные святыни и их судьба» 7 и «Деяния 
святого Вениамина» 8.

В 2005 году в Няндоме открылся краеведческий музей «Дом Няна». 
Судьба священномученика легла в основу выставки «Творец жизни Духа». 
На ней был представлен уникальный предмет: карманное евангелие с дар-
ственной надписью, сделанной митрополитом Вениамином. Няндомский 
благочинный, протоиерей Олег Ежов, получил в дар эту книжечку от своего 
духовника (ил. 1, 2).

Благодаря тому, что сотрудники музея побывали с  экскурсией  
в каждой школе и каждом классе города и района, в этом же году нашлась 
ранее неизвестная фотография Василия Павловича Казанского. После экс-
курсии в сельской школе выяснилось, что в сундуке деревенского дома одной 
из учительниц хранятся фотографии священников в рясах, на одной из них 
предположительно Вениамин — митрополит Петроградский и Гдовский.

Догадка Екатерины Ивановны Вельможиной, в девичестве Маклаковой, 
подтвердилась. На этой фотографии епископ Вениамин без головного убора, 
сосредоточенный и серьезный, стоит на фоне старенького забора, словно 
прислушиваясь (ил. 3). Возможно, что сфотографировали его около родного 
дома в сентябре 1912 года. 10 сентября 2022 года исполнилось 110 лет со 
дня посещения Василием Павловичем Казанским родного прихода в сане 
епископа.

О поездке епископа Вениамина «на родину в Олонецкую губернию» 
сообщалось также в августе 1915 года, это был, вероятно, последний его 
приезд на родину 9.

Удивительным стал и тот факт, что главный корпус дома отдыха «Боро-
вое» (одного из лучших в советское время), сгоревший в 1990-е, был устро-
ен в  разоренном коммунистами храме Преображения Господня, который 
был центром Нименского погоста. В фондах музея есть фотографии, где за 
церковной оградой можно рассмотреть дом Казанских (ил. 4). Здесь у Пав-
ла Ивановича и его жены, дочери священника Нименского прихода Марии 
Александровны Смирновой (1844–1903), родилось пятеро детей: Василий 
(17/29  апреля 1873–1922) (ил.  5), Александр (1880–1930), Анна (1877–?), 

7 Воробьев А. А. Северные святыни и их судьба // Авангард. 2002. № 63. С. 3.
8 Воробьев А. А. Деяния святого Вениамина // Авангард. 2002. № 53. С. 3.
9 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник божий и народа: жизнеописание священномученика 
Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. СПб. : Блокадный храм, 2006. С. 119.



115

Кузнецова Елена Васильевна

Григорий (1885 — не ранее 1917), Иван (умер во младенчестве и похоронен 
в ограде храма) 10.

Вот что сообщил о Павле Ивановиче Казанском в ходе чтений, прошед-
ших в Няндоме в 2019 году, протоиерей Дионисий Грушко: «Павел Иоанно-
вич был назначен благочинным V округа Каргопольского уезда Олонецкой 
епархии, который в конце XIX — начале XX веков состоял из 9 (Няндомского, 
Мошинского, Нименского, Воезерского, Мехреньгского, Лимского, Канакшан-
ского, Шежемского и Елгомского) приходов. За усердное служение отец Павел 
был награжден в 1876 году набедренником, 1 апреля 1879 года — скуфьей, 
к Пасхе 1890 года — камилавкой, а 6 мая 1898 года — наперсным крестом от 
Священного Синода» 11.

На протяжении всей жизни Павел Иоаннович преподавал в министер-
ском училище в Андреевской, освященном им 19 сентября 1878 года, оставаясь 
его законоучителем. Особое внимание было уделено строительству и работе 
второклассной церковно- приходской школы в Моше.

За многолетние труды по народному образованию 3 февраля 1901 года 
отец Павел был удостоен ордена Святой Анны III степени. К моменту его на-
значения храмы большого прихода находились в плачевном состоянии. Отец 
Павел сразу приступил к ремонту: отреставрировал старый Преображенский 
храм XVII века и заново отстроил летний Никольский храм с колокольней.

По воспоминаниям священномученика Вениамина12, Павел Иоаннович 
был скромным, сострадательным и бескорыстным человеком . Он часто по-
могал крестьянам прихода деньгами, хлебом и советом. В голодные, неуро-
жайные годы семья Казанских раздавала все свои запасы зерна нуждающемся 
крестьянам для посева. Особой заботой для отца Павла стало уврачевание 
церковного раскола — Нименский приход наиболее других был подвержен 
расколу старообрядчества из-за близкого соседства с его центрами в Карго-
польском уезде. Храм Благовещения Пресвятой Богородицы деревни Шултус 
стали восстанавливать на средства собранные старообрядцами.

10 Архивная справка о смерти 19 ноября 1883 г. сына Иоанна у священника Нименской Преоб-
раженской церкви П. И. Казанского, ½ года, от поноса // ГБУАО «ГААО». Ф. 29. Оп. 39. Д. 99. 
Л. 66 об. — 67.
11 Грушко Д., прот. Благочинный V округа Каргопольского уезда — священник Павел Иванович 
Казанский // Материалы межрайонных православных краеведческих чтений памяти священно-
мученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. Няндома. 2019. С. 3.
12 Вениамин (Казанский), архим. На службе Божией. Некролог // Олонецкие епархиальные ве-
домости. 1904. № 3. С. 67–74.



116

Кафедра Исаакиевского собора

Вместе со своим подчиненным и единомышленником, священником 
Мошинского прихода Константином Ивановичем Мегорским, отец Павел 
состоял членом епархиального отделения Православного миссионерского 
общества от Каргопольского уезда.

24 августа 1903 года отец Павел Казанский отметил сорокалетнее свя-
щенническое служение.

В ноябре 1903 года отец Павел тяжело заболел — у него был рак желудка. 
К его одру собрались все дети. 5 декабря его не стало. 7 декабря архимандрит 
Вениамин возглавил чин погребения. На месте захоронения любимого батюш-
ки благодарные прихожане устроили склеп из кирпича 13. Но, увы, церковное 
кладбище в середине XX века было разорено при строительстве новой дороги 
на Каргополь. Крутые повороты и возвышенности были спрямлены и сры-
ты, никто не позаботился о сохранении или перенесении находившихся там 
могил, попавших в зону строительства.

Времена меняются и память возвращается. Теперь по святым местам 
проходят туристические маршруты, хорошеет восстановленный храм Пре-
ображения Господня, места для прихожан стало больше благодаря новой 
пристройке. Местные жители, объединившись в Территориальное обще-
ственное самоуправление, облагораживают территорию, началась работа по 
музеефикации территории бывшего Нименского погоста: удалось установить 
информационные стенды, указатели неподалеку от храма в память о жизни 
и трудах священника П. И. Казанского, отца священномученика Вениамина, 
появилось надгробие с крестом (ил. 6, 7). Сюда приезжают паломники, путе-
шественники, дети и взрослые. Посещая самые красивые места Няндомского 
района, проходя по старому Шенкурскому тракту, по булыжникам, уложенным 
руками крестьян Андреевской волости, двигаясь по шаткому мостику к жер-
новам исчезнувшей мельницы, поднимаясь на высокий берег озера Боровое 
и дыша ароматом реликтовой сосновой рощи, в прошлом называемой Попов 
Бор, открывая двери школы, освященной П. И. Казанским, они чувствуют 
благодарность к земле, родившей его (ил. 8, 9).

Давно нет свидетелей той жизни, зачастую потомки даже не догадыва-
ются, кем были их предки, и все же этот рассказ свидетельствует, что память 
не исчезает бесследно, что и в XXI веке открываются удивительные факты, 
которые помогают поверить в собственные силы, дарят надежду на лучшее 
будущее, заставляют возвращаться к родному порогу.

13 Вениамин (Казанский), архим. На службе Божией. Некролог. С. 73.



117

Кузнецова Елена Васильевна

Библиография
Архивные материалы:
1. Архивная справка о смерти 19 ноября 1883 г. сына Иоанна у священника 
Нименской Преображенской церкви П. И. Казанского, ½ года, от поноса //  
Государственный архив Архангельской области (ГБУАО «ГААО»). Ф. 29. Оп. 39. Д. 99. 
Л. 66 об. — 67.
2. Архивная справка о смерти 5 декабря 1903 г. настоятеля Нименской 
Преображенской церкви священника П. И. Казанского «от рака желудка» //  
ГБУАО «ГААО» Ф. 29. Оп. 13. Д. 141. Л. 464 об. — 465.

Литература:
1. Бовкало А. А, Галкин А. К. Священномученик митрополит Вениамин //  
Авангард. 1992. 5 августа. № 80. С. 2.
2. Вениамин (Казанский), архимандрит. На службе Божией. Некролог // Олонецкие 
епархиальные ведомости. 1904. № 3. С. 67–74. 
3. Воробьев А. А. Деяния святого Вениамина // Авангард. 2002. № 63. С. 3.
4. Воробьев А. А. Северные святыни и их судьба // Авангард. 2002. № 53. С. 3.
5. Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник божий и народа: жизнеописание 
священномученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. СПб. : 
Блокадный храм, 2006. С. 119.
6. Грушко Д., протоиерей. Благочинный V округа Каргопольского уезда — священник 
Павел Иванович Казанский // Материалы межрайонных православных краеведческих 
чтений памяти священномученика Вениамина, митрополита Петроградского 
и Гдовского. Няндома. 2019. 
7. Родин В. В. В лике святых // Правда Севера. 1997. 21 августа. № 11. С. 3.
8. Родин В. В. Митрополит Вениамин // Авангард. 1997. 18 октября. № 75. С. 3.
9. Святые и святыни северорусских земель (по материалам VII научной региональной 
конференции) / сост. и науч. ред. Н. И. Решетников. Каргополь, 2002. 316 с.
10. Суетина Г. И. Открытие имени митрополита Вениамина на родине // Материалы 
межрайонных православных краеведческих чтений памяти священномученика 
Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. Няндома, 2019. 



118

Кафедра Исаакиевского собора

Кутейникова Нина Сергеевна
Санкт- Петербургская академия художеств  

имени Ильи Репина, профессор кафедры русского искусства,
кандидат искусствоведения, профессор

Образы новомучеников в работах иконописно- 
реставрационной мастерской св. Иоанна Дамаскина 

(проблемы и тенденции)

В  2022  году выпускник реставрационной мастерской Института  
им. И. Е. Репина при РАХ (ныне — Санкт- Петербургская Академия худо-
жеств имени Ильи Репина), кандидат искусствоведения Дмитрий Геннадие-
вич Мироненко отмечает четверть века своего руководства реставрационно- 
иконописной мастерской св. Иоанна Дамаскина Александро- Невской лавры. 
Круг работ, исполняемых мастерской, широк: реставрация, создание и вос-
создание икон, росписей и мозаик, проектирование интерьеров и предметов 
церковного обихода (аналоев, мебели, подсвечников), разработка ландшафт-
ных зон и так далее. Представление о деятельности мастерской и ее масте-
ров дает юбилейное издание «Свято- Троицкая Александро- Невская Лавра. 
Иконописно- реставрационная мастерская св. Иоанна Дамаскина» (2012) 1, 
а  также ряд публикаций 2. Следует заметить, что многие работы осущест-
вляются при непосредственном активном сотворчестве наместника Лавры 
епископа Назария, а в создании большинства из них руководитель мастер-
ской принимает личное участие. Деятельность мастерской включает также 
подготовку и  совершенствование мастеров реставрации и  иконописания, 
консультирование по вопросам религиозного искусства. Как и для большин-
ства подобных мастерских, для нее характерна сменяемость кадров. Многие 
из прошедших в  ней стажировку впоследствии работают самостоятельно, 

1 Свято- Троицкая Александро- Невская Лавра. Иконописно- реставрационная мастерская  
св. Иоанна Дамаскина / куратор проекта Д. Джемс- Леви. СПб. : Коломенская верста, 2012. 150 с.
2 См.: Бородина И. Б. Иконописно- реставрационная мастерская Александро- Невской лавры. 
Обзор деятельности // В поисках образа. Восстановление, воссоздание, развитие / координатор 
проекта Н. С. Кутейникова. СПб. : Библикон, 2015. С.  90–96; Кутейникова Н. С. Монументаль-
ная храмовая живопись петербургских мастеров. XXI  век // В  поисках образа. СПб. : Библи-
кон, 2015. С. 16–42; Головко О. Иконописец Дмитрий Мироненко: Проблему «авторской» иконы 
нам навязывают [интервью] // Портал Православие.ru. URL: https://pravoslavie.ru/133017.html 
(дата обращения: 12.10.2022); Румянцева Е. Н. Современный петербургский иконостас.  СПб. :  
Графо и К°, 2018. 240 с.

УДК 27-526.62
+75.046



119

Кутейникова Нина Сергеевна

сохраняя творческие и деловые отношения с мастерской, которая не теряет 
с ними связей и продолжает курировать своих питомцев, нередко обеспечи-
вая их работой.

Создание образов новомучеников — важная и постоянная сторона де-
ятельности мастерской. Необходимость и значение их увековечивания ясно 
сформулированы в одном из высказываний наместника Лавры: «Эти люди 
близки к нам по времени, в отличие от мучеников древней Церкви. Они по-
казывают, что христианство — это не религия прошедшего времени. Хри-
стианство — это сегодняшняя религия, она и сейчас дает нам возможность 
не только прославлять Бога, но и пострадать за него. Люди должны помнить 
тех, кто защитил для нас Церковь. Если бы они не пали в свое время, и семя 
мучеников не было бы посеяно в годы гонений, то мы бы как результат этого 
семени не взросли. Борьба с Церковью продолжается по сей день, но более 
лукавыми методами. Чтобы мы могли противостоять, нужно иметь перед 
глазами пример того, как нужно стоять за Церковь, как защищать место, где 
мы спасаемся» 3.

Создание образов новомучеников и  исповедников Русской Церкви 
в иконописи сопряжено с рядом проблем. Всеобъемлющей можно назвать 
статью архимандрита Луки (Головкова), заведующего иконописной шко-
лой при Московской духовной академии (МДА) — «Иконография новому-
чеников» 4. Первое условие, которое должен понять, усвоить и учесть ико-
нописец — «суть подвига святого». Иконография в этом случае создается 
«не за счет неких частностей (хотя и их нельзя не учитывать — Н. К.), а пу-
тем проникновения внутрь духовного опыта святого и отображения его» 5. 
Другой, не менее важной проблемой, характерной для всей современной 
отечественной иконописи в целом, является способ изображения, выбран-
ная мастером стилистика. Позиция иконописной мастерской св. Иоанна 
Дамаскина неоднократно формулировалась ее руководителем: «Иконопи-
сец следует по широкой магистрали традиции, которую подготовили наши 
предшественники. <…> Церковь бережно относится к иконографии, очень 
медленно ее корректируя, на это уходят порой столетия. Потому что это не 

3 Представлена выставка о священномученике Философе Орнатском // Монастыри и подворья  
Санкт- Петербургской митрополии. Новости. URL: http://monasteries.spb.ru/predstavlena- 
vystavka-o-svyashhennomuchenike- ¬losofe-ornatskom/ (дата обращения: 12.10.2022).
4 Лука (Головков), архим. Иконография новомучеников // Богослов.ru: Научный богословский 
портал. URL: https://bogoslov.ru/event/5343999 (дата обращения: 14.10.2022).
5 Там же.



120

Кафедра Исаакиевского собора

то дело, которое требует спешки. <…> если мы начинаем думать, как бы 
создать что-то свое, особенное, — погружаемся в суету мира сего. Так что 
я  сторонник последовательных, постепенных иконографических, стили-
стических, пластических изменений акцентов в церковном искусстве. Они 
были всегда, есть и будут. Но, повторяю, это должен быть естественный 
процесс» 6. Эти высказывания свидетельствуют об определенном уровне 
лояльности Д. Г. Мироненко к стилистике в иконописи. Подобный взгляд 
продолжает оспариваться сегодня многими и, вероятно, останется камнем 
преткновения на долгие годы. Принципиально важно совпадение взгля-
дов на эту проблему с видным иконописцем современной России архиман-
дритом Зиноном, который пришел к такой же точке зрения на возможную 
стилистику в иконописи: «То, что является характерной чертой лица или 
события, изображенного на иконе, можно назвать иконописным кано-
ном, иконографической традицией. В какой манере это будет выполнено, 
в каком стиле это написано, это не важно» 7. Иконописная практика само-
го Дмитрия Мироненко и большинства иконописцев мастерской связана 
с творческим осмыслением наследия Древней Руси и Византии, традиции 
которых, по мнению руководителя, еще далеко не полностью познаны, 
а следовательно, не исчерпаны.

Неоценимый вклад в изучение жизни и подвигов новомучеников се-
верной столицы принадлежит доктору исторических наук М. В. Шкаров-
скому 8. После установления советской власти Александро- Невская лавра 
пережила несколько этапов гонений, каждый из которых был ознаменован 
подвигами новомучеников. Святой «страстной ночью» вошла в  историю 
дата — 18  февраля 1932  года, когда в  Ленинграде были арестованы сорок 
монахов из Александро- Невской лавры. А  всего из различных обителей 
региона тогда было арестовано триста восемнадцать человек 9. Закономер-
но, что часть созданных в  мастерской икон посвящена непосредственно  

6 Цит. по: Головко О. Иконописец Дмитрий Мироненко: Проблему «авторской» иконы нам навя-
зывают [интервью] // Православие.ru. URL: https://pravoslavie.ru/133017.html (дата обращения: 
12.10.2022).
7 Языкова И. К. Икона рождается из литургии (беседа с иконописцем архимандритом Зиноном) 
// Феодоровский собор. Санкт- Петербургская митрополия. URL: https://feosobor.ru/2006/11/
ikona- rozhdaetsja-iz-liturgii- beseda-s-i/ (дата обращения: 12.10.2022).
8 Шкаровский М. В. Антирелигиозные репрессии и петербургские новомученики в 1930-е годы 
// Монастырский вестник. URL: https://monasterium.ru/doklady/doklady-all/antireligioznye- 
repressii-i-peterburgskie- novomucheniki-v-1930-e-gody/ (дата обращения: 12.10.2022).
9 Цит. по: Шкаровский М. В. Там же.



121

Кутейникова Нина Сергеевна

новомученикам, так или иначе связанным с  Александро- Невской лаврой. 
Неоднократно мастера обращались к образам царственных страстотерпцев, 
а  также тех святых праведников, на долю которых выпали гонения совет-
ской власти. Иконописцами мастерской созданы образы священномученика 
Вениамина Петроградского, новомучеников Льва (Егорова), Серафима (Чи-
чагова), Ивана Ковшарова, Юрия Новицкого, святого преподобного Сера-
фима Вырицкого и многих других. Царственным страстотерпцам посвяще-
ны иконы, написанные Д. Мироненко, М. Бубновой, Д. Джемс- Леви и рядом 
других мастеров. Собранные вместе, эти образы еще не рассматривались 
в искусствоведении, не определены их художественные достоинства. Исто-
рическая наука в лице М. В. Шкаровского, А. А. Бовкало, А. К. Галкина и дру-
гих, несомненно, идет впереди. Однако сегодня существует настоятельная 
необходимость в появлении такого исследования в искусствознании. И это 
связано не только с фактом увековечивания конкретных образов новомуче-
ников, но и с развитием самой искусствоведческой науки, фиксацией и ана-
лизом процесса создания новой иконографии, то есть важнейшей стороной 
отечественной культуры.

Несколько примеров работ мастерской св. Иоанна Дамаскина позволяют 
определить характер иконографических поисков и  возможные особенности 
художественных решений. Канонизация царской семьи в России состоялась 
на Поместном Соборе в год празднования двухтысячелетнего юбилея христи-
анства. Однако иконы, изображающие царственных мучеников, появились 
значительно раньше. С уверенностью можно сказать, что тогда на их распро-
странение в  России (естественно лишь в  церковной среде или нелегально)  
повлияла канонизация царской семьи в  1981  году Русской православной 
церковью заграницей. Композиционно большинство отечественных икон 
на протяжении прошедших десятилетий было ориентировано на несколько 
зару бежных образцов. Наибольшее распространение получило изображение, 
где центральной фигурой обычно является наследник, царственные родите-
ли располагаются по бокам, несколько отступив назад, симметрично изобра-
жаются и великие княжны. Однако, как убедительно доказано О. В. Губаревой, 
расположение фигур имеет принципиальное значение. Оно влияет на богослов-
ский смысл икон, их каноничность. Ее исследование положило начало серьез-
ному изучению и  осмыслению иконографии царственных страстотерпцев 10. 

10 Губарева О. В. Вопросы иконографии святых царственных мучеников. К всероссийскому про-
славлению Императора Николая II и Его Семьи. СПб. : Русскiй символъ, 1999. Позднее подроб-
но и серьезно иконография святых царственных мучеников исследована в дипломной работе 



122

Кафедра Исаакиевского собора

Необходимость изображения царя-страстотерпца в  центре царской семьи 
оправдана его всеобщим Главенством. Икона святых царственных страсто-
терпцев, написанная Д. Г. Мироненко в  2016  году, повторяет уже известную 
композицию, с той лишь разницей, что иконописец изображает царя и цари-
цу в русских одеждах (шубах) времен Ивана Грозного, подчеркивая этим пре-
емственность царской власти. Об их мученичестве свидетельствует красный 
фон иконы. Не меньшую проблему составляет создание единоличного образа  
Николая II. Понятно, что «центром изображения должен быть царь, помазан-
ный на царство в образе Христа» 11. Это утверждение обосновывает особен-
ность одежд и атрибутов, соответствующих облику именно царя, напомина-
ющих вновь о характерных для Руси царских облачениях, «шапке Мономаха». 
В  руках предполагается наличие символов власти — скипетра и  державы. 
Именно так изображен на золотом фоне Николай  II на иконе, созданной 
Д. Джемс- Леви. Оба образа написаны в  стилистике, напоминающей иконо-
пись Древней Руси. Характерной особенностью работ этих иконописцев, их 
достоинством, следует отметить узнаваемость образов. Совершенно очевид-
но, что авторы внимательно изучали существующий архивный фотоматериал 
и сумели «перевести» лица в лики, сообщив последним то особое состояние, 
которое можно назвать вневременным.

Если проследить хронологию, то можно заметить, что в  мастерской  
св. Иоанна Дамаскина практически ежегодно рождается новая икона, посвя-
щенная одному из новомучеников, связанному со служением в Александро- 
Невской лавре. Так, в 2016 году Д. Г. Мироненко пишет святых царственных 
страстотерпцев; М. Бубнова в  2017  году создает образ Петра Скипетрова;  
ростовой образ священномученика Вениамина Петроградского написан 
А. Тара совой в 2020 году; А. Карагиной принадлежит создание в 2022 году ико-
ны священномученика Серафима (Чичагова), митрополита Петроградского.

Определенные трудности вызывает написание икон новомучеников, 
не принадлежавших к священству. Это связано не только с изображением 
типажа (служители церкви обычно выделяются своим внешним видом), 
а с воспроизведением светских одежд (мужских костюмов и т. п.). Это ощу-
тимо в иконах святых мучеников Юрия Новицкого и Ивана Ковшарова.

Ткачевой Ю. В. (рук. О. В. Губарева). Свято- Тихоновский богословский институт. Факультет 
церковных художеств. Кафедра истории христианского искусства. 2001.
11 Губарева О. В. Вопросы иконографии святых царственных мучеников // Проект «Христи-
анство в искусстве: иконы, фрески, мозаики…». URL: https://www.icon-art.info/book_contents.
php?book_id=23&ysclid=lxohno9o9m695689460 (дата обращения: 12.10.2022).



123

Кутейникова Нина Сергеевна

Коллективом иконописцев мастерской под руководством Дмитрия 
Мироненко была написана икона, посвященная новомученикам обители.  
Она была специально создана для Благовещенской церкви, старейшей в ком-
плексе Александро- Невской лавры. Порядное изображение святых на ее 
фоне символично: словно протянута невидимая нить, прочно связавшая свя-
тых подвижников, героев прошлых времен, с подвигом мучеников ХХ века.  
Не менее символичен и золотой фон иконы. Он свидетельствует о сакрализа-
ции образов, Божье присутствие, небесный свет, вечность и благодать.

Неоднократно отмечалось, что именно в Петербурге, храмовое строитель-
ство которого преимущественно связано с синодальным периодом, а следова-
тельно с академической религиозной живописью, остается потребность в созда-
нии икон именно такой стилистики. 

К  мастерам, которые прочно связаны и  с  мастерской св. Иоанна Дамас-
кина, и  с  Александро- Невской лаврой, относится А. Н. Усалев. Сегодня он 
уже возглавляет собственную мастерскую, оставаясь в  дружеских и  де-
ловых связях с  мастерской Иоанна Дамаскина. Ему принадлежит боль-
шое количество икон новомучеников и  преподобных ХХ  века. Значи-
тельная их часть выполнена по заказу Александро- Невской лавры для ее 
главного Свято- Троицкого собора. Среди них: священномученик Григорий  
(Лебедев), епископ Шлиссельбургский (2006), преподобномученик архиман-
дрит Лев (Егоров) (2005), святитель Иннокентий (Кульчицкий), епископ Иркут-
ский (2003) и другие. Для этих икон свой ственно единообразие композицион-
ного решения: фигура изображается крупно на первом плане, в полный рост, 
на фоне архитектурного пейзажа — зданий церквей Лавры или фрагментов их 
убранства. Несмотря на эту композиционную общность, каждый образ индиви-
дуален и характерен своим собственным эмоциональным состоянием. Послед-
нее может быть объяснено действом, совершаемым изображенным святым, —  
благословением, состоянием размышления. Ясно, что автор внимательно изу-
чил сохранившийся фотоматериал, обеспечив этим узнаваемость образов. Для 
их характеристики немаловажными являются общее колористическое решение 
каждого, особенности богослужебных одеяний, наличие тех или иных атрибутов 
в руках святых. В этих иконах, несомненно, художник заявляет о себе как мастер 
академической живописи. Об этом свидетельствует и  умение композиционно 
мыслить (постановка фигур, пространственное решение), владение точным, вы-
разительным рисунком, тонкое чувство цвета. Таковым является иконописный 
образ преподобномученика Льва (Егорова). Сам архимандарит Лев хорошо из-
вестен как один из главных основателей и руководителей Александро- Невского 



124

Кафедра Исаакиевского собора

братства, члены которого до 1932  года нелегально занимались в  Петрограде- 
Ленинграде духовным просвещением и благотворительностью. Миссионерская 
деятельность архимандрита, распространение православия в разных слоях об-
щества, работа по христианскому просвещению детей и  подростков началась 
еще в дореволюционное время, а затем продолжилась вплоть до ареста, тюрем-
ного заточения и расстрела в 1932 году. По мнению многих, отец Лев был одним 
из лучших представителей петербургского ученого монашества 12. Иконописец 
изобразил его словно остановившимся для благословения встречных на фоне 
фрагментарно изображенных Троицкого собора и монастырского корпуса. Ико-
на написана в теплых тонах, необычайно верно соответствующих самому харак-
теру образа и деятельности преподобномученика. Назидательно и то, что в ле-
вой руке архимандрит держит икону Святого благоверного князя Александра 
Невского. В этом видится не только подтверждение связи с Лаврой, но и исто-
рическая преемственность с ее основателем, важнейшей страницей в истории 
России. Своеобразным символичным включением в пространство этой иконы 
является изображение голубей у ног святого. Сама сцена и правдоподобна, и од-
новременно, благодаря особенностям выразительности лика святого, общего 
колорита, введения изображения голубей, глубоко символична. Вся галерея об-
разов мучеников, созданных А. Н. Усалевым, не несет в себе каких-либо специ-
ально подчеркнутых печальных нот, связанных с мученичеством. Естественно, 
встает вопрос: а в чем же «суть подвига святого» (вспомним рассуждения архи-
мандрита Луки Головкова)? В образах художником запечатлены личности, силь-
ные духом, несломленные, оставшиеся верными сынами Православия. В этом 
видится ценность созданных им икон.

Особая страница истории Александро- Невской лавры связана с  препо-
добным старцем Серафимом Вырицким. Количество написанных икон, запе-
чатлевших его образ, значительно. Трудно найти иконописца Петербурга, кото-
рый не обращался бы к этой личности. Но, пожалуй, наибольшую известность 
приобрели иконы В. Т. Ждановой (преподавателя иконописной школы Санкт- 
Петербургской Духовной академии) и А. Н. Усалева. Они стали своеобразным 
эталоном трактовки этого образа. Последнему принадлежит несколько вари-
антов композиций икон, изображающих старца в полный рост и по пояс. Все 
они выполнены в академической манере, и фоном для многих является лесной 

12 Коскелло А. Преподобномученик Лев (Егоров): Я вел, веду и всегда буду вести религиозную 
пропаганду… // Правмир. URL: https://www.pravmir.ru/prepodnobnomuchenik-lev-egorov-ya-vel-
vedu-vsegda-budu-vesti- religioznuyu-propagandu- sredi-okruzhayushhix- menya-lyudej/ (дата обра-
щения: 12.10.2022).



125

Кутейникова Нина Сергеевна

пейзаж. Изображая Серафима Вырицкого, мастер остается верен крупному 
плану и избранному ранее пейзажу. Иконописец практически не меняет выра-
жение лика святого — мудрого, внимательного и словно прозревающего нечто 
неизвестное простым смертным. Академическая линия в развитии современной 
иконописи Петербурга не ограничена одним лишь творчеством А. Н. Усалева, но 
именно в нем она нашла свое оптимальное разрешение.

Важной страницей деятельности мастерской является создание мону-
ментальных росписей и мозаик. Интересной и первопроходческой работой 
стала роспись часовни во имя Новомучеников и исповедников Церкви Рус-
ской на подворье Спасо- Преображенского Валаамского монастыря в Петер-
бурге. Автором проекта часовни, как и самого комплекса подворья, является 
выдающийся петербургский храмостроитель В. А. Косяков (1910). В  соот-
ветствии с требованиями времени весь комплекс построен в духе русской 
архитектуры, отчасти напоминающей московско- ярославское зодчество 
XVII века. Однако именно лишь отчасти. Внутренние формы монастыря бо-
лее строги и позволили авторам стенописи — Д. Г. Мироненко и Д. Джемс- 
Леви создать образы, в  которых угадываются и  особенности искусства 
Древней Руси, и те «мягкие ноты» модерна, которые были присущи многим 
храмам Петербурга того времени, и явственно проступали в различных ра-
ботах самого В. А. Косякова. Часовня была освящена в  честь новомучени-
ков Российских еще в 1995 году после общего ремонта здания и расписана 
иконописцем А. В. Бартовым. Однако неблагоприятные климатические ус-
ловия довольно скоро привели стенопись в  плачевное состояние. Лишь 
к началу 2014 года часовня была вновь расписана другими авторами и освя-
щена. О перипетиях, связанных со строительством и последующей судьбой 
часовни, можно прочесть в  заметке Е. Коротневой. В  ней же перечислены 
все представленные на стенах образы новомучеников: «В верхнем регистре 
расположены оплечные изображения святителя Тихона, Патриарха Москов-
ского и всея Руси; священномученика Илариона, архиепископа Верейского; 
святителя Луки исповедника, архиепископа Симферопольского; святителя 
Агафангела исповедника, митрополита Ярославского; священномучеников 
Вениамина и  Серафима, митрополитов Петроградских; священномучени-
ка Владимира, митрополита Киевского. Ниже в  полный рост изображены 
святые царственные страстотерпцы; далее священномученики протоиереи 
Иоанн Царскосельский и Философ Орнатский; преподобноисповедник Сергий 
Тверской; преподобномученицы великая княгиня Елисавета, инокиня Варвара 



126

Кафедра Исаакиевского собора

и Мария Гатчинская» 13. Каждый из образов хорошо узнается. Авторы роспи-
сей внимательно изучили существующую фотохронику. Однако, несмотря 
на явные внешние индивидуальные признаки, иконописцы нашли некую об-
щую ноту в их изображении, в которой присутствует «тихая печаль», столь 
необходимая в  самом памятном назначении этой часовни. Вся стенопись 
выполнена в пастельных тонах, тонко подобранных цветовых отношениях. 
В ростовых фигурах, выстроенных в ряд, удачно найдено их соотношение 
с нейтральным фоном, и одновременно решена сложнейшая задача — в ста-
тике стоящих фигур передать силу и  несломленность каждой личности.  
Какие средства рождают это ощущение? Вероятно, явно ощутимый ритм 
в построении групп святых, что соответствует важной идее единения всех 
их членов. Конечно, и  сама сближенная в  тональности живопись способ-
ствует этому. В  этих росписях мы находим явный пример самостоятель-
ных поисков иконографии новомучеников, тактично выполненных на ос-
нове внимательного отношения к  традициям и  древнерусского искусства,  
и  Византии, и  более близкого по времени языка модерна. Их творческое  
осмысление дает свои положительные результаты.

В  статье были названы далеко не все иконы и  объекты, для которых 
иконописцами мастерской были написаны образы новомучеников. Оста-
лись за пределами и  удивительный по своему молитвенному настроению 
домовый храм святителей Иннокентия и Софрония, епископов Иркутских 
(оба в Александро- Невской лавре), и многое другое. Однако кратко рассмо-
тренные росписи и иконы, так же как и большинство работ мастерской, го-
ворят о перспективности позиции руководителя и одновременно о полисти-
лизме, как факторе нового этапа в развитии иконописи в России ХХI века. 
Вклад иконописцев мастерской св. Иоанна Дамаскина в  создание образов 
новомучеников, святых праведных и  царственных страстотерпцев зна-
чителен и  поучителен одновременно. Ряд образов впервые написан имен-
но иконописцами мастерской. Количество таких икон постоянно растет. 
Мастерами широко используются различные художественные средства 

13 Коскелло А. Преподобномученик Лев (Егоров): Я вел, веду и всегда буду вести религиозную 
пропаганду… // Правмир. URL: https://www.pravmir.ru/prepodnobnomuchenik-lev-egorov-ya-vel-
vedu-vsegda-budu-vesti- religioznuyu-propagandu- sredi-okruzhayushhix- menya-lyudej/ 
(дата обращения: 12.10.2022).



127

Кутейникова Нина Сергеевна

(разнообразные композиционные решения, возможности рисунка и  коло-
рита). Неизменными остаются: следование требованиям канона, высокий  
профессиональный уровень, стремление оптимально раскрыть духовную 
полноту образов, понятных, близких и необходимых молящимся, всем раде-
телям духовного просвещения.

Библиография

1. Бородина И. Б. Иконописно- реставрационная мастерская Александро- Невской 
лавры. Обзор деятельности // В поисках образа. Восстановление, воссоздание, 
развитие / координатор проекта Н. С. Кутейникова. СПб. : Библикон, 2015. С. 90–96.
2. Головко О. Иконописец Дмитрий Мироненко: Проблему «авторской» иконы нам 
навязывают [интервью] // Православие.ru. URL: https://pravoslavie.ru/133017.html  
(дата обращения: 12.10.2022).
3. Губарева О. В. Вопросы иконографии святых царственных мучеников. // Проект 
«Христианство в искусстве: иконы, фрески, мозаики…». URL: https://www.icon-art.
info/book_contents.php?book_id=23&ysclid=lxohno9o9m695689460 
(дата обращения: 12.10.2022).
4. Коротнева Е. В преддверии собора новомучеников и исповедников Российских 
освящена одноименная часовня Санкт- Петербургского подворья Валаамского 
монастыря // Валаам. Официальный сайт Валаамского монастыря.  
URL: https://valaam.ru/publishing/4145/ (дата обращения: 12.10.2022).
5. Коскелло А. Преподобномученик Лев (Егоров): Я вел, веду и всегда буду 
вести религиозную пропаганду… // Правмир. URL: https://www.pravmir.ru/
prepodnobnomuchenik-lev-egorov-ya-vel-vedu-vsegda-budu-vesti- religioznuyu-
propagandu- sredi-okruzhayushhix- menya-lyudej/ (дата обращения: 12.10.2022).
6. Кутейникова Н. С. Монументальная храмовая живопись петербургских мастеров. 
XXI век // В поисках образа. Восстановление, воссоздание, развитие. СПб. : Библикон, 
2015. С. 16–42.
7. Лука (Головков), архимандрит. Иконография новомучеников // Богослов.ru: 
Научный богословский портал. URL: https://bogoslov.ru/event/5343999  
(дата обращения: 14.10.2022).
8. Представлена выставка о священномученике Философе Орнатском // Монастыри 
и подворья Санкт- Петербургской митрополии. Новости. URL: http://monasteries.spb.
ru/predstavlena- vystavka-o-svyashhennomuchenike- ¬losofe-ornatskom/ (дата обращения: 
12.10.2022).
9. Румянцева Е. Н. Современный петербургский иконостас. СПб. : Графо и К°,  
2018. 240 с.



128

Кафедра Исаакиевского собора

10. Свято- Троицкая Александро- Невская Лавра. Иконописно- реставрационная 
мастерская св. Иоанна Дамаскина / куратор проекта Д. Джемс- Леви. СПб. : 
Коломенская верста, 2012. 150 с.
11. Шкаровский М. В. Антирелигиозные репрессии и петербургские новомученики 
в 1930-е годы // Монастырский вестник. URL: https://monasterium.ru/doklady/doklady-
all/antireligioznye- repressii-i-peterburgskie- novomucheniki-v-1930-e-gody/  
(дата обращения: 12.10.2022).
12. Языкова И. К. Икона рождается из литургии (беседа с иконописцем 
архимандритом Зиноном) // Феодоровский собор. Санкт- Петербургская митрополия. 
URL: https://feosobor.ru/2006/11/ikona- rozhdaetsja-iz-liturgii- beseda-s-i/  
(дата обращения: 12.10.2022).



129

Любченко Ирина Владимировна

Любченко Ирина Владимировна
Тобольский историко- архитектурный  

музей- заповедник, старший научный сотрудник

Преосвященный Корнилий — первый сибирский 
митрополит

История православия в  Сибири уходит своими корнями в  далекое  
прошлое и берет свое начало еще во времена похода атамана Ермака, в послед-
ней четверти XVI  столетия. Спустя почти сорок лет после этих событий, 
в 1620 году, патриархом Филаретом и его сыном Михаилом Федоровичем, 
первым представителем династии Романовых, была учреждена первая епар-
хия в Сибири с архиепископской кафедрой в Тобольске. Территория этой 
церковно- административной единицы все время возрастала, и  к  концу 
XVII столетия она была одной из самых протяженных в России.

Тобольск — один из старейших городов Сибири. Именно здесь нахо-
дится уникальный комплекс архитектурно- исторических памятников —  
Тобольский кремль. Неотъемлемая часть кремлевского ансамбля — Софий-
ский архиерейский двор, служивший главным оплотом православия, про-
свещения и  русской государственности в  отдаленной от центра «дальней 
государевой вотчине».

Духовно окормляли, неустанно поддерживали и  наставляли паству 
истинные подвижники веры. Так, в  июне 1664  года на архиерейскую 
кафедру в  Тобольск был назначен архиепископ Корнилий, ставший ше-
стым по счету сибирским архипастырем. По происхождению владыка 
являлся выходцем из Новгородской епархии, где получил образование, 
принял монашеский постриг и  был хиротонисан на сибирское служе-
ние 1. В  Тобольск архиепископ Корнилий прибыл в  феврале 1665  года. 
Первое же лето в  духовной столице Сибири выдалось не простым. Не-
сколько недель лили непрекращающиеся дожди — угроза потери уро-
жая и  наступления голода встревожила мирян. Владыка Корнилий рас-
порядился принести в  Тобольск чудотворную икону Божией Матери  
Абалакской, относящуюся к наиболее местночтимым в Сибири.

1 Софронов В. Ю. Светочи земли сибирской: биографии архипастырей Тобольских и Сибирских 
(1620–1918  гг.) / под ред.  архимандрита Макария (Веретенникова). Екатеринбург : Уральский 
рабочий, 1998. С. 263.

УДК 253
+264-936.5; 069.5



130

Кафедра Исаакиевского собора

Иконописный образ Божией Матери «Знамение», именуемый Абалак-
ским, был создан в 1637 году. Прообразом стала новгородская икона Божией 
Матери, но от нее отличалась изображением двух предстоящих святых — 
чудотворца Николая и преподобной Марии Египетской 2. Местный житель, 
крестьянин Евфимий, парализованный около года, по благословению архи-
епископа Сибирского и  Тобольского Нектария (Теляшина) заказал прото-
дьякону тобольского Софийского собора Матфею написание христианского 
образа для новой строящейся в  селе Абалак Знаменской церкви. По мере 
написания иконы больной заказчик выздоравливал и в итоге смог самосто-
ятельно принести икону в храм для освящения.

Под колокольный звон, с иконами и хоругвями, святыню встречали все 
тобольское духовенство и народ. Литургия в Софийско- Успенском соборе 
еще не закончилась, а  дождь прекратился, и  выглянуло солнце. В  память 
об этом чудесном событии Корнилий установил, ежегодно 8  июля прино-
сить в  Тобольск из Абалака чудотворную икону. Эту традицию, заложен-
ную архипастырем Корнилием в XVII столетии, и сегодня чтут и соблюдают 
в Тобольско- Тюменской епархии.

В  1668  году царской грамотой архиепископу Корнилию было велено 
прибыть в Москву, где 25 мая он был возведен в сан митрополита Сибирско-
го и Тобольского, а Сибирская епархия обрела статус митрополии 3. Таким 
образом Алексей Михайлович возвысил статус территории и выразил свое 
монаршее внимание лично Корнилию.

Предметом неустанной заботы преосвященного Корнилия являлось 
пополнение запасов богослужебного облачения. Так, за четырнадцатилет-
ний период его управления появились вынизанные крупным жемчугом, 
с яхонтами, финифтью и бирюзой саккосы, серебряной парчи, обложенные 
золотым кружевом и обнизанные жемчугом омофоры, и обнизанная мел-
ким и крупным жемчугом, топазами и изумрудами митра 4. Из пожертвова-
ний самого митрополита до настоящего времени в коллекции Тобольско-
го историко- архитектурного музея- заповедника сохранен крест келейный 
кипарисовый. Крест четырехконечный, прорезной, с  расширяющимися  

2 Сухорукова Н. В. Абалакский Знаменский монастырь // Тобольск и  вся Сибирь : Альманах. 
2012. № 18. С. 174–186.
3 Софронов В. Ю. Вехи сибирской истории : в 3 томах. Т. 1. Вера и власть. Очерки сибирского 
миссионерства. Тюмень : Общество русской культуры», 2020. 472 с.
4 Сулоцкий А. И. Сочинения : в 3 томах. Т. 1. О церковных древностях Сибири / под ред. В. А. Чу-
пина. Тюмень : Издательство Ю. Мандрики, 2000. 480 с.



131

Любченко Ирина Владимировна

фигурными концами (ил.  1). На лицевой стороне, в  средокрестии — рас-
пятие Иисуса Христа с предстоящими. В оглавии креста — ветхозаветная 
Троица, в подножии — святой Варлаам. На обороте креста изображены: Бог 
Саваоф, Знамение Божией Матери, таинство Евхаристии, ангелы и херуви-
мы, три святителя в рост — Василий Великий, Григорий Богослов, Иоанн 
Златоуст (ил. 2). По абрису крест обложен серебром с позолотой с вкладной 
надписью с титлами «лета 7185 месяца мая 2 дня построил сей животво-
рящий крест великий господин преосвященнейший Корнилий митрополит 
Сибирский и Тобольский».

В фондах Тобольского историко- архитектурного музея- заповедника 
бережно хранят головной убор первого сибирского митрополита. Митра 
сибирского архипастыря Корнилия — вклад боярина Ивана Борисовича 
Репнина в Тобольский кафедральный Софийский собор. И. Б. Репнин на-
ходился на воеводстве в Тобольске в 1670–1672 годах. Богато украшенная, 
грушевидной формы твердая шапка выполнена из ткани голубого цвета, 
по ее низу металлический поясок с вкладной надписью: «лета 7174 (1671) 
генв. в  18 дня дал сию шапку в  дом Софии Премудрости Божьей при  
преосв. Корнилие, митрополите Сибирском и Тобольском, боярин и вое-
вода кн. Иван Борисович Репнин, по отце своем боярине кн. Борисе Алек-
сандровиче в вечное поминовение» (ил. 3). Верх головного убора украшен 
пятью круглыми клеймами. На центральном, самом крупном, изображена 
Пресвятая Троица, здесь просматривается небольшое отверстие от утра-
ченного креста, венчающего митру (ил. 4). В расположенных по четырем 
сторонам от центрального малых клеймах изображены евангелисты — 
Лука, Марк, Матфей и Иоанн. Все клейма обозначены поясками речного 
жемчуга и оправлены в накладной круг с прорезным растительным орна-
ментом, с четырехлепестковыми цветочными розетками и раскрывающи-
мися бутонами цветов, покрыты эмалью белых, голубых, синих и зеленых 
тонов. От центра верха митры, по бокам, идут полосы парчи, густо укра-
шенные жемчугом, рубинами, прозрачными и зелеными камнями в виде 
стилизованных цветочных розеток. В  нижней части убора, над пояском 
с текстом, две небольшие пластинки фигурной формы — дробницы, обни-
занные мелким жемчугом и оправленные в накладную пластинку со сти-
лизованным растительным орнаментом. Подобные расшитые жемчугом 
и украшенные серебром предметы подчеркивали важность и торжествен-
ность происходящего в храме, создавали праздничный настрой у присут-
ствующих.



132

Кафедра Исаакиевского собора

В  настоящее время с  этими раритетами можно познакомиться на 
постоянной экспозиции «Музей истории православия Сибири», ко-
торая представляет собой уникальный совместный проект историко- 
архитектурного музея заповедника и  Тобольско- Тюменской митропо-
лии при финансовой поддержке Правительства Тюменской области. 
Музейное пространство Архиерейского дома, где располагается выстав-
ка, позволяет посетителям погрузиться в атмосферу священной истории 
зарождения, становления и развития православия в Зауралье. В общей 
сложности здесь представлены более двухсот фондовых экспонатов  
Тобольского историко- архитектурного музея- заповедника из коллекций: 
«Культовое ДПИ», «Металл», «Дерево», «Иконы», «Ткани», «Редкие книги», 
«Скульптура», «Живопись». Этот перечень органично дополняют предме-
ты, принадлежащие Тобольско- Тюменской митрополии, — фотографии,  
художественные полотна, многочисленные иконы, оклады, портреты. 
Открытие в  мемориальном здании Архиерейского дома музея «Исто-
рии православия Сибири» обогатило туристический потенциал города  
и региона. И служит достойным примером взаимодействия и сотрудни-
чества духовной и светской сфер.

Первый митрополит Сибири Корнилий принял схиму в  1677  году 
в Знаменском монастыре Тобольска и в этом же году скончался. Погребение 
состоялось в храме Сергия Радонежского на Софийском дворе Тобольского 
кремля, а позднее, в 1686 году, гроб был перенесен в Софийско- Успенский 
кафедральный собор, который является первым каменным храмовым соо-
ружением из находящихся на территории Зауралья.

Наследие митрополита Корнилия в Тобольске чтят, ведь им не только 
были заложены традиции почитания сибирской святыни — иконы Божией 
Матери «Знамение», — он заботился также о распространении христианства 
в этом отдаленном регионе, радел о храмовом строительстве, поддерживал 
и сохранял обычай ведения повременных (погодных) записей, в которых са-
мым подробным образом фиксировались происходящие в сибирском цер-
ковном ведомстве события 5, нес слово Божие, укреплял веру и благословлял 
паству на добрые дела.

5 Солодкин Я. Г. Первый митрополит Тобольский Корнилий и сибирское летописание его времени 
// Вестник Удмуртского университета. 2019. С. 125–129.



133

Любченко Ирина Владимировна

Библиография

1. Софронов В. Ю. Светочи земли Сибирской: биографии архипастырей Тобольских 
и Сибирских (1620–1918 гг.) / под ред. архимандрита Макария (Веретенникова). 
Екатеринбург : Уральский рабочий, 1998. 264 с.
2. Софронов В. Ю. Вехи сибирской истории: в 3 томах Т. 1. Вера и власть. Очерки 
сибирского миссионерства. Тюмень : Общество русской культуры, 2020. 472 с.
3. Сулоцкий А. И. Сочинения: в 3 томах: Т. 1. О церковных древностях Сибири /  
под ред. В. А. Чупина. Тюмень : Издательство Ю. Мандрики, 2000. 480 с.
4. Сухорукова Н. В. Абалакский Знаменский монастырь // Тобольск и вся Сибирь : 
Альманах. 2012. № 18. С. 174–186.
5. Солодкин Я. Г. Первый митрополит Тобольский Корнилий и сибирское 
летописание его времени // Вестник Удмуртского университета. 2019. С. 125–129.



134

Кафедра Исаакиевского собора

Медвинский Дмитрий Юрьевич
Государственный музей «Исаакиевский собор»,

старший научный сотрудник

Верный девизу рода. 
Памяти Юрия Ивановича Колосова

«Честь и совесть — превыше всего!»
Девиз рода Новицких

Девиз, данный в  эпиграфе, совсем не случаен. Юрий Иванович  
Колосов — внук Юрия Петровича Новицкого — одного из главных фигуран-
тов Петроградского процесса 1922  года («Дело митрополита Вениамина»), 
расстрелянного вместе с  владыкой. Юрий Иванович приложил много сил 
для вызволения из небытия и увековечения имени своего деда, канонизиро-
ванного в 1992 году Русской Православной Церковью в чине новомученика. 
Сам Ю. И. Колосов прожил долгую жизнь, достойную памяти своего святого 
предка и прошедшую под девизом рода Новицких, приведенным в эпиграфе: 
«Честь и  совесть — превыше всего!», продолжив семейные традиции не 
только в морально- этическом, но и профессиональном плане.

Юрий Петрович Новицкий
Юрий Петрович Новицкий родился 23  ноября (10  ноября по ст. ст.) 

1882 года в Умани, куда его отец Петр Георгиевич, титулярный советник, был 
назначен по окончании Санкт- Петербургского Императорского университе-
та мировым судьей. Он был представителем старинного дворянского рода, 
который с 1714 года обосновался в Петербурге.

Мать — Пелагея Дмитриевна — содержала в Киеве частный пансион.
Свое гимназическое детство Юрий провел в  доме дяди — известно-

го профессора философии Киевского университета и  Духовной академии  
Ореста Новицкого. Окончив гимназию, юноша поступил на юридический 
факультет Киевского императорского университета Святого Владимира.

По завершении учебы в 1908 году он был удостоен диплома I-й степени  
и  оставлен на кафедре уголовного права и  уголовного судопроизводства, 
параллельно работая следователем в  Киевской судебной палате. Во время 
стажировки в  Геттингене Новицкий написал диссертацию по проблемам 
преступлений против личности 1.

1 Колосов Ю. И. Размышления о моем деде // «Святой профессор». Книга о мученике Юрии Пе-
тровиче Новицком / Н. М. Коняев. М. : Русь, 2008. С. 173–174.

УДК 929.52
+069.63; 272



135

Медвинский Дмитрий Юрьевич

Юрий Петрович всю жизнь проявлял себя как истинный гуманист 
и  подлинно русский интеллигент, что было естественным для человека, 
который отличался глубокой, искренней религиозностью. Находясь под 
сильным влиянием идей Ф. М. Достоевского и  В. С. Соловьева, он посе-
щал заседания религиозно- философского общества в  Киеве, был актив-
ным противником смертной казни и  сторонником идей христианского  
социализма 2.

Новицкий обладал и блестящим педагогическим даром, который про-
явился еще до начала преподавательской деятельности в университете. Как 
писал Ю. И. Колосов: «преподавание давало Новицкому возможность разви-
вать и реализовывать свои научные взгляды, но педагогика была для него не 
только профессией, но и призванием» 3.

Он начал преподавать еще студентом Киевского университета в част-
ных гимназиях, в Реальном училище Святой Екатерины, участвовал в орга-
низации Педагогического музея Киевского учебного округа.

В 1913 году он сдал экзамены на степень магистра уголовного права 
и стал приват- доцентом Киевского университета, а через год был пригла-
шен в Петербургский университет, где позже получил звание про фессора.

Ученый- юрист Ю. П. Новицкий был и блестящим историком. Его науч-
ные интересы, в  частности уголовное право Киевской Руси, Великого Кня-
жества Литовского, Западной Европы, требовали глубокого изучения стран. 
Его лекции и семинары пользовались популярностью не только у студентов- 
юристов, но и у историков. Он также преподавал в Политехническом институте, 
Духовной академии и других учебных заведениях 4.

В Петрограде Ю. П. Новицкий активно занимался и детской педагоги-
кой: стал деятельным членом Фребелевского общества, которое исповедова-
ло передовые, гуманные идеи воспитания 5.

Юрий Петрович остался преподавателем и  после Октябрьской рево-
люции. Он был профессором Института дошкольного образования, учре-
жденного упомянутым Фребелевским обществом, одним из организаторов 
и ученым секретарем Педагогического института социального воспитания 

2 Колосов Ю. И. Размышления о моем деде. С. 175.
3 Колосов Ю. И. Юрий Петрович Новицкий. 80 лет со дня гибели // Санкт- Петербургский уни-
верситет. 2002. № 17 (3607). С. 37.
4 Коняев Н. М. «Святой профессор». Книга о мученике Юрии Петровиче Новицком. М. : Русь, 
2008. С. 176.
5 Фридрих Фребель (1782–1852) — основоположник дошкольной педагогики, создатель понятия 
«детский сад».



136

Кафедра Исаакиевского собора

нормального и дефективного ребенка 6, заведовал созданными при нем кур-
сами по защите и охране детства.

В  1919 году Ю. П. Новицкий стал главным организатором Рабоче- 
крестьянского университета в  Костроме, где регулярно читал лекции 7. 
Причем в этом городе он оказался, взяв отпуск, чтобы поправить здоровье  
дочери 8.

Оставшись в Советской России, он, несмотря на немалые риски, непо-
средственно участвовал в общественной и духовной жизни: собирал деньги 
в  помощь семьям арестованных профессоров и  преподавателей, помогал 
профессору А. Е. Ферсману добиваться их освобождения 9.

Ю. П. Новицкий являлся членом совета Духовной академии в Петро-
граде, а после ее закрытия был членом Совета Петроградского Богословско-
го института, созданного в 1920 году преподавателями академии и профес-
сорами светских вузов для обучения духовенства и мирян 10.

В 1920 году Ю. П. Новицкий принял живое участие в создании Обще-
ства объединенных Петроградских православных приходов и единодушно 
был избран председателем правления.

После того как 16  февраля 1922  года 11 ВЦИК принял постановление 
(декрет) «Об  изъятии церковных ценностей для реализации на помощь 
голодающим», Юрий Петрович Новицкий как председатель Общества пра-
вославных приходов и  профессиональный юрист помогал митрополиту 
Петроградскому Вениамину (Казанскому) вести переговоры с  советской 
властью, выступая за поиск компромисса между сторонами. Достигнутое 
«Соглашение об изъятии ценностей из церквей» в какой-то мере учитывало 
интересы верующих 12.

6 Институт состоял при Психоневрологической академии В. М. Бехтерева в 1921–1925 гг. Выда-
ющийся ученый полагал, что в воспитании детей следует уделять повышенное внимание труду, 
поэтому необходим приоритет практических занятий над теоретическими.
7 В  2016  году имя Ю. П. Новицкого было присвоено Юридическому институту Костромского 
государственного университета.
8 Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина (Казанского), митрополи-
та Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших преподобномученика Сергия (Шеина), 
мучеников Юрия Новицкого и  Иоанна Ковшарова. Козельск : Введенский ставропигиальный 
мужской монастырь Оптина пустынь, 2019. С. 215.
9 Колосов Ю. И. Юрий Петрович Новицкий. 80 лет со дня гибели. С. 35–36.
10 Институт был закрыт властями в 1923 году.
11 Декрет был опубликован 23 февраля.
12 Шкаровский М. В. Страдальцы за Веру Христову Санкт- Петербургской земли. СПб. : Издание 
историко- литературного журнала «Странникъ», 2021. С. 56.



137

Медвинский Дмитрий Юрьевич

В ночь с 28 на 29 апреля 1922 года почти все правление «Общества пра-
вославных приходов», включая Ю. П. Новицкого, было арестовано по делу 
«о сопротивлении изъятию церковных ценностей».

Подсудимым было предъявлено обвинение в том, что беспорядки носили 
организованный характер, что руководящую роль в этом сыграло правление 
Общества православных приходов, действующее по благословению митропо-
лита. На основании этих обвинений к суду было привлечено 89 человек 13.

5  июля 1922  года трибунал приговорил к  расстрелу десять человек, 
в том числе и Ю. П. Новицкого. После многочисленных ходатайств о поми-
ловании подсудимых, шестерым из них расстрел был заменен на долгосроч-
ные тюремные заключения. Однако смертный приговор остался в силе для 
четверых осужденных: митрополита Петроградского и Гдовского Вениами-
на, архимандрита Сергия (Шеина), Юрия Петровича Новицкого и  Ивана 
Михайловича Ковшарова 14.

Интересно, что за помилование Новицкого ходатайствовал не только 
адвокат М. С. Равич, указавший, что его подзащитный «всю жизнь боролся 
против смертной казни, что он всю жизнь посвятил брошенным чужим де-
тям» 15. О том же говорилось в ходатайстве Совета Педагогического института 
социального воспитания нормального и дефективного ребенка, где подробно 
освещалась многолетняя педагогическая деятельность Ю. П. Новицкого 16.

Сохранилась записка Юрия Петровича, чудом переданная им из каме-
ры смертников: «Дорогая мама. Прими известие с твердостью. Я знаю давно 
приговор. Что делать? Целую тебя горячо и  крепко. Мужайся. Помни об  
Оксане. Юрий» 17.

В ночь на 13 августа 1922 года четверо новомучеников были расстреля-
ны возле станции Пороховые 18.

Архиерейским Собором Русской православной церкви в  1992  году 
Юрий Петрович Новицкий был причислен к  лику святых новомучеников 
и исповедников Российских.

13 Коняев Н. М. Священномученик Вениамин. Митрополит Петроградский. М. : Благо, 2005. 
С. 249–252.
14 Шкаровский М. В. Страдальцы за Веру Христову Санкт- Петербургской земли. С. 69.
15 Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина… С. 257.
16 Там же. С. 215–217.
17 Цит. по: Коняев Н. М. Священномученик Вениамин. Митрополит Петроградский. С. 294.
18 Относительно места казни есть и другие предположения.



138

Кафедра Исаакиевского собора

Юрий Иванович Колосов
Ю. П. Новицкий был женат на Анне Гавриловне Сусловой, дочери из-

вестного специалиста по теоретической механике, профессора Гавриила 
Константиновича Суслова. В  1909  году у  них родилась дочь Ксения. В  те 
страшные 1920-е годы она осталась сиротой, лишившись и матери и отца.

19 июня 1927 года у Ксении Георгиевны (в замужестве Колосовой) ро-
дился сын Юрий. Семья жила в Ленинграде, мальчик успел окончить до вой-
ны шесть классов в  школе №112 Выборгского района 19.

В ноябре 1941 года Юра Колосов вступил в 497-й эшелон 5-го сектора 
внутренней обороны, в составе которого прошел путь от рядового трудар-
мейца до комсорга.

После ранения в ногу в январе 1942 года он попал на лечение в госпи-
таль и только летом вернулся в 7-й класс своей школы, где Ксения Георгиев-
на Колосова преподавала химию. Неудивительно, что эта дисциплина стала 
для него любимой.

Весной 1943 года за олимпиадную работу по химии «Что можно получить из 
дерева» он получил первую премию. Также лучшими были признаны последую-
щие труды Юрия на школьных олимпиадах: «Использование угля как защитного 
и очищающего средства» (1944) и «Очерки по истории русской химии» (1945).

В 9-й класс он поступил в школу № 123. Закончив ее в 1946 году с сере-
бряной медалью, поступил на химический факультет Ленинградского госу-
дарственного университета. Уже с первого курса он серьезно увлекся науч-
ной работой, активно участвовал в работе студенческого научного общества.

В 1949 году проводился общевузовский конкурс по научно- техническим 
дисциплинам. Конкурсная работа Ю. И. Колосова на тему «Участие русских 
химиков в работе вольного экономического общества» получила первую пре-
мию Минвуза и была опубликована в номере «Ученых записок университета».

Другим серьезным увлечением Ю. И. Колосова была история. Он меч-
тал поступить на исторический факультет, но тогда учиться на двух факуль-
тетах запрещалось. Однако за активную общественную и  научную работу 
Юрий Иванович получил разрешение ректора и был принят на заочное от-
деление исторического факультета, который окончил в 1953 году.

В 1948 году начались репрессии и аресты многих известных профессо-
ров университета в связи с «Ленинградским делом». За участие в дискуссии 

19 Биографические данные Ю. И. Колосова даются по: Громова Т. Н. Юные защитники города // 
Санкт- Петербургский университет. 2001. № 5 (3560). С. 20–21.



139

Медвинский Дмитрий Юрьевич

о состоянии биологической науки Ю. И. Колосова исключили из комсомола, 
однако, через год восстановили.

В 1951 году по окончании химического факультета Юрий Иванович 
был направлен преподавать химию в среднюю школу № 190. Через два года 
он был назначен директором 195-й опорной школы института педагоги-
ки Академии педагогических наук. За педагогическую деятельность Юрий 
Иванович был удостоен звания «Отличник народного просвещения».

В 1957 году Ю. И. Колосов выпустил монографию «Об опыте преподава-
ния химии в средней школе». Книга в двадцать листов была издана в тринад-
цати странах — СССР, Франции, Великобритании, Германии, Чехословакии 
и других, дважды переиздавалась в США. На основе этой работы в 1958 году 
автору была присуждена ученая степень кандидата химических наук.

В  1961  году Юрий Иванович был избран по конкурсу на долж-
ность старшего научного сотрудника Государственного института при-
кладной химии (ГИПХ), однако педагогическую работу не оставил — 
как научный руководитель отдела производственного обучения создал 
в  подшефной школе (№ 77) опытно- производственное отделение, где 
готовили химиков- лаборантов, решая актуальную проблему проф-
ориентации школьников. В 1981 году Ю. И. Колосов был назначен ди-
ректором техникума Министерства химической промышленности, но 
в связи со слиянием двух техникумов вскоре снова вернулся на работу 
в  ГИПХ, где и  работал до ухода на пенсию заместителем начальника 
лаборатории.

С  1975  года Ю. И. Колосов начал активно работать в  союзе «Юные 
участники обороны Ленинграда» при совете содействия Музею истории 
города. Этот союз — самая первая блокадная организация города. Она воз-
никла в 1968 году, когда строился памятник «Цветок жизни», и объединила 
блокадных подростков — школьников, ремесленников, юнг, сынов полков, 
воспитанников детских домов.

В течение всех военных лет Юрий Иванович вел дневник. Его блокад-
ные записи и рисунки экспонировались в Государственном музее истории 
Ленинграда на Английской набережной, дом № 44 (особняк Румянцева).

В  1982–1990  годах Ю. И. Колосов возглавлял союз «Юные участники 
обороны Ленинграда».

В 1992 году он был принят на должность заместителя директора по на-
учной работе в Государственный мемориальный музей обороны и блокады 
Ленинграда, с лета 1994 года исполнял обязанности директора музея.



140

Кафедра Исаакиевского собора

В 1994 году Музей обороны Ленинграда вывозил выставку произведе-
ний ленинградских художников блокадного времени во Францию и Велико-
британию, где та была встречена с большим интересом. Сам исполняющий 
обязанности директора неоднократно выступал в других странах с лекция-
ми о блокаде Ленинграда и битве за Ленинград.

Ю. И. Колосов как руководитель музея не боялся принимать смелые ре-
шения, обременяя себя немалыми проблемами. Он взял «под крыло» бывший 
филиал Музея истории города, посвященный обороне полуострова Ханко 
в 1941 году, — «164 огненных дня». Филиал размещался в здании Пантелеймо-
новской церкви и находился в трудном положении: шел процесс передачи храма 
Русской православной церкви, что грозило утратой уникальной экспозиции.

При Ю. И. Колосове музей начинает тесное сотрудничество с  поиско-
вым объединением «Северо- Запад», который вел свою работу по поиску 
павших советских воинов с 1985 года. К поисковикам отношение было не-
однозначное (таковым остается и сейчас). Музей предоставил им площади 
для офиса, а члены «Северо- Запада» помогали пополнять экспозицию, на-
ходившуюся в стадии становления. Многие из тех экспонатов присутствуют 
в музее и сегодня, спустя почти 30 лет.

Ю. И. Колосов и тогда оставался опытным педагогом и психологом. Му-
зей совместно с Санкт- Петербургским городским Дворцом творчества юных 
организовывал конкурсы и олимпиады среди школьников. И после ухода из 
Музея обороны Юрий Иванович продолжал сотрудничать с «Дворцом пионе-
ров»: работал преподавателем дополнительного образования, вел секцию го-
родских историко- краеведческих чтений по теме «Ленинград, вой на, блокада».

В январе 1995 года Ю. И. Колосов был избран действительным членом 
Международной академии акмеологических наук 20.

Юрий Иванович во время своего непродолжительного нахождения во 
главе музея проявил себя дальновидным, деликатным руководителем, кото-
рый прекрасно разбирался в людях. Он взял на работу в отдел учета и хра-
нения фондов 19-летнюю Ольгу Курчину, которая тогда только начала обу-
чаться в СПбГУ. Сегодня Ольга Валерьевна (ныне — Сотчихина) возглавляет 
Государственный мемориальный музей А. В. Суворова.

В  1993  году была создана Ассоциация историков блокады и  битвы 
за Ленинград в  годы Второй мировой вой ны, и  Юрий Иванович Колосов 

20 Акмеология — дисциплина, которая изучает особенности развития человека и личности, а также 
ищет способы достичь наивысшей точки в этом процессе. Акмеологи ведут свои изыскания 
в области психологических и педагогических наук.



141

Медвинский Дмитрий Юрьевич

был избран ее президентом. Ассоциация, созданная в годы «перестройки» 
и объеди нившая вокруг себя как известных, так и начинающих исследовате-
лей, выпустила коллективный труд «Ленинград в борьбе: месяц за месяцем». 
Авторский коллектив в условиях непростого состояния исторической науки 
создал научно- популярный очерк, в котором для широкого круга читателей 
ясно и  доступно был показан и  героизм защитников осажденного города, 
и трагедия населения блокадного Ленинграда.

Тон в Ассоциации задавали маститые историки блокады и Ленинградской 
битвы — авторы знаменитого пятого тома «Очерков истории Ленинграда» 21 и мно-
гих других фундаментальных работ, посвященных событиям вой ны: А. Р. Дзени-
скевич, В. М. Ковальчук (вице-президент), Г. Л. Соболев и другие.

Президентом Ассоциации Ю. И. Колосов оставался и  после работы 
в Музее обороны, упорно отстаивая свои взгляды даже в преклонном возрасте. 
К тому же в июне 1998 года он был избран действительным членом Акаде-
мии военно- исторических наук, а  на съезде всероссийской общественно- 
политической организации «Духовное наследие» Ю. И. Колосов был избран 
членом ее центрального правления.

Буквально до последних дней своей жизни Юрий Иванович боролся за 
широкое и правдивое освещение обороны и блокады Ленинграда, значение 
Ленинградской битвы в Великой Победе.

20 января 2013 года в Санкт- Петербурге состоялась торжественная це-
ремония «На рубеже бессмертия», посвященная 70-летию прорыва блокады 
Ленинграда. В мероприятии принял участие председатель Государственной 
Думы Российской Федерации Сергей Нарышкин.

Председатель Ассоциации историков блокады и  битвы за Ленинград 
в годы Второй мировой войны Юрий Колосов напомнил, что «именно здесь 
впервые с начала вой ны были остановлены немецкие вой ска, а затем, в ходе 
Тихвинской операции, отброшены назад, пусть и ненамного. Велико значе-
ние блокады как примера не только военного, но и гражданского мужества. 
Это пример сочувственного отношения человека к человеку, которого в се-
годняшней жизни нам так не хватает» 22.

23–24 апреля 2015 года в Санкт- Петербурге прошла Международная 
научно- практическая конференция «Ленинградская битва в мировой исто-

21 Очерки истории Ленинграда : в 7 томах. Т. 5. Период Великой Отечественной вой ны Советско-
го Союза. 1941–1945 гг. М. — Л. : Изд-во АН СССР, 1967. 747 с.
22 Голубкова М., Пьетра Н. Нарышкин обсудил с историками сохранение памяти о блокаде Ле-
нинграда // Российская газета. 18 января 2013. URL: https://rg.ru/2013/01/18/reg-szfo/naryshkin.
html (дата обращения: 25.08.2022).



142

Кафедра Исаакиевского собора

рии», посвященная 70-й годовщине Победы советского народа в Великой 
Отечественной вой не 1941–1945 годов и 55-летию открытия Пискаревско-
го мемориального комплекса. В оргкомитет наряду с видными представи-
телями федеральной и  городской власти (С. Е. Нарышкин, В. И. Матви-
енко, Г. С. Полтавченко, В. С. Макаров) вошли ученые и  общественные 
деятели — Ж. И. Алферов, Ю. И. Колосов и другие. В конференции приня-
ли участие около пятисот человек: ученые, архивисты, представители кон-
сульств, сотрудники мемориала «Лидице» (Чехия), Музея Второй мировой 
вой ны (Польша), музеев Бреста, Минска, Москвы, Севасто поля, Тель- 
Авива, воспитанники Суворовского и Нахимовского училищ, школьники 
и студенты 23.

Накануне форума президент Ассоциации историков блокады и битвы 
за Ленинград Ю. И. Колосов заявил: «Из  истории исчезла битва за Ленин-
град. Это произошло в девяностые годы, а может, и раньше» 24.

В ходе конференции ученый охарактеризовал битву за Ленинград как 
«самую длительную, самую кровавую, самую важную битву Второй миро-
вой вой ны». С горечью он отмечал: «Во главе всех наших бед — люди, мало 
знающие или совсем не знающие событий вой ны, и сегодня нам надо пока-
зать истинное место битвы за Ленинград в истории. Молодежь Петербурга 
и Ленин градской области мало знает о фактах военной истории и слишком 
часто имена героев для них ничего не значат» 25.

Буквально до последних дней своей жизни Юрий Иванович боролся 
за широкое правдивое освещение обороны и блокады Ленинграда, значения 
Ленинградской битвы в Великой Победе.

Ю. И. Колосов скончался 12 мая 2016 года в возрасте 88 лет.
Губернатор Санкт- Петербурга Г. С. Полтавченко и спикер Законодатель-

ного собрания В. С. Макаров выразили соболезнования в связи с кончиной  
ветерана Великой Отечественной вой ны, участника обороны Ленинграда 
Юрия Колосова.

В  сообщении, распространенном пресс- службой Смольного, отме-
чалось: «Юрий Иванович внес огромный вклад в  увековечение подвига  

23 Международная научно- практическая конференция «Ленинградская битва в мировой исто-
рии» (23–24  апреля 2015  года) // Сайт «Пискаревское мемориальное кладбище». URL: http://
pmemorial.ru/news/press- reliz_konferencii?special=set (дата обращения: 25.08.2022).
24 Эксперт: Ленинградская битва исчезла из истории // Сайт «ИА REGNUM». 21 апреля 2015. 
URL: https://regnum.ru/news/society/1917417.html (дата обращения: 21.01.2023).
25 Там же.



143

Медвинский Дмитрий Юрьевич

Ленинграда. Он вел обширную научно- практическую деятельность, его 
труды основаны на подлинных документах. Активно выступал против 
фальсификаций и  искажения исторической правды о  вой не». Представи-
тели городской власти подчеркнули, что Ю. И. Колосов был «настоящим 
ленинградцем- петербуржцем, требовательным наставником, человеком 
принципиальным, ответственным, жизнелюбивым» 26.

20 июня настоятель Князь- Владимирского собора протоиерей Влади-
мир Сорокин совершил панихиду по случаю сорокового дня после кончины 
Ю. И. Колосова.

Как вспоминает отец Владимир, который был с ним знаком: «о своем 
дедушке новомученике Юрии Новицком Юрий Иванович всегда вспоминал 
с нежностью, гордился тем, что он был прекрасным адвокатом и очень до-
брым человеком. Юрий Иванович был достойным представителем своего за-
мечательного рода, я всегда чувствовал в нем настоящего русского интелли-
гента, который искренне любил свою Родину, умело отстаивал ее авторитет 
и достоинство и своим служением и добрым примером многих вдохновлял. 
В Князь- Владимирском соборе он часто присутствовал на встречах с при-
хожанами и всегда очень на высоком уровне делал свои сообщения. Я рад, 
что в моей жизни Господь сподобил меня быть знакомым с внуком нашего 
великого святого новомученика» 27.

К  этим искренним словам священника, автору, имевшему счастье 
лично знать Юрия Ивановича Колосова, остается только присоединиться  
и целиком согласиться.

26 Президент Ассоциации историков блокады Юрий Колосов скончался в  Петербур-
ге // Сайт «Интерфакс Северо- Запад».  13  мая 2016. URL: https://www.interfax- russia.ru/
northwest/news/prezident- associacii-istorikov- blokady-yuriy- kolosov-skonchalsya-v-peterburge  
(дата обращения: 28.01.2023).
27 Совершена панихида на могиле Юрия Ивановича Колосова, внука мч. Юрия Новиц-
кого // Сайт «Князь- Владимирский собор». URL: http://vladimirskysobor.ru/2016/06/20/  
(дата обращения: 28.01.2023).



144

Кафедра Исаакиевского собора

Библиография

1. Голубкова М., Пьетра Н. Нарышкин обсудил с историками сохранение памяти 
о блокаде Ленинграда // Российская газета. 18 января 2013.  
URL: https://rg.ru/2013/01/18/reg-szfo/naryshkin.html (дата обращения: 25.01.2023).
2. Громова Т. Н. Юные защитники города // Санкт- Петербургский университет. 2001. 
№ 5 (3560). С. 20–21.
3. Дамаскин (Орловский), архимандрит. Житие священномученика Вениамина 
(Казанского), митрополита Петроградского и Гдовского и иже с ним пострадавших 
преподобомученика Сергия (Шеина), мучеников Юрия Новицкого и Иоанна 
Ковшарова. Козельск: Введенский ставропигальный монастырь мужской монастырь 
Оптина пустынь, 2019. 352 с.
4. Колосов Ю. И. Юрий Петрович Новицкий. 80 лет со дня гибели //  
Санкт- Петербургский университет. 2002. № 17 (3607). С. 34–37.
5. Коняев Н. М. «Святой профессор». Книга о мученике Юрии Петровиче Новицком. 
М. : Издательство «Русь», 2008. 212 с.
6. Коняев Н. М. Священномученик Вениамин. Митрополит Петроградский.  
М. : Издательство «Благо», 2005. 320 с.
7. Международная научно- практическая конференция «Ленинградская битва 
в мировой истории» (23–24 апреля 2015 года) // Сайт «Пискаревское мемориальное 
кладбище». URL: http://pmemorial.ru/news/press- reliz_konferencii?special=set  
(дата обращения: 25.01.2023).
8. Президент Ассоциации историков блокады Юрий Колосов скончался 
в Петербурге // Сайт «Интерфакс Северо- Запад». 13 мая 2016. URL: https://www.
interfax- russia.ru/northwest/news/prezident- associacii-istorikov- blokady-yuriy- kolosov-
skonchalsya-v-peterburge (дата обращения: 28.01.2023).
9. Совершена панихида на могиле Юрия Ивановича Колосова, внука мч. Юрия 
Новицкого // Сайт «Князь- Владимирский собор». URL: http://vladimirskysobor.
ru/2016/06/20/ (дата обращения: 28.01.2023).
10. Шкаровский М. В. Страдальцы за Веру Христову Санкт- Петербургской земли. 
СПб. : Издание историко- литературного журнала «Странникъ», 2021. 432 с.
11. Эксперт: Ленинградская битва исчезла из истории // Сайт «ИА REGNUM».  
URL: https://regnum.ru/news/society/1917417 (дата обращения: 28.01.2023).



145

Михайленко Татьяна Вячеславовна

Михайленко Татьяна Вячеславовна
иконописец, член Союза художников России

Санкт-Петербург

Иконография священномученика Вениамина.
Опыт практической работы художников- иконописцев 

над созданием иконы святого. Икона как образ

«Икона — один из богословских языков, посредством которого Церковь 
несет Благую весть в мир, свидетельствует об истине, являет Христа и Его 
Церковь торжествующую — преображенное, обоженное человечество. <…> 
Смысл иконы многозначен, потому ее и называют “умозрением в красках”. Но 
это умозрение не частное, а соборное, икона — плод творчества всей Церкви, 
часть ее Предания и непосредственно связана с Литургией, с храмом, с таин-
ствами Церкви. Вне этого контекста икона не вполне понятна» 1.

Рассказ о создании иконы стоит предварить замечанием об отсутствии 
автографа на иконах. Об этом умалчивает сам труд иконописца, но еще из-
древле, за редким исключением, иконы никогда не подписывались. Искусство 
иконописи соборное и потому творение это, делание, совершается словно от 
лица всей Церкви и во славу Божию. Работа над образом священномученика 
Вениамина началась с создания поясной аналойной иконы для храма пре-
подобномученика Андрея Критского на Рижском проспекте — городского 
подворья Константино- Еленинского монастыря. Интерес игумении Ила-
рионы и священства храма и с сестрами к этому святому неслучаен. Будучи 
митрополитом (1917–1922), Вениамин часто бывал в этом храме, более того, 
был хорошо знаком с его настоятелем — протоиереем Петром Ивановским. 
Именно ему будущий священномученик написал письмо — духовное заве-
щание из своей одиночной камеры тюрьмы на Шпалерной улице с просьбой 
уничтожить его по прочтении, промыслом Божиим это письмо сохранилось.

Интересна история и самого храма. Он был возведен в 1892 году в память 
о чудесном спасении царской семьи в железнодорожном крушении в Борках 
в 1888 году, произошедшем в день памяти преподобномученика Андрея Критского. 
Храм являлся домовым при Экспедиции заготовления государственных бумаг 
(ныне АО «Гознак»). Строительство проходило при непосредственном участии 

1 Языкова И. К., Лука (Головков), игум. Богословские основы иконы и иконография // История 
иконописи. История. Традиции. Современность. М. : ИП Верхов С. И. 2014. С. 9–12, 25.

УДК 75.046
+291.61



146

Кафедра Исаакиевского собора

первого настоятеля, протоиерея Философа Орнатского, расстрелянного вместе 
с двумя сыновьями в самом начале красного террора в 1918 году. В 2000 году они 
были причислены к лику святых новомучеников.

Протоиерей Философ был верным учеником святого праведного Иоан-
на Кронштадтского и добрым наставником священномученика Вениамина, 
митрополита Петроградского, воспитавшим многих выдающихся деятелей 
Церкви 2.

К 100-летию их мученической кончины в 2018 году, по благословению 
игумении, нами* была разработана иконография по материалам агиографа, 
составителя их жития, В. П. Филимонова, и написана икона священномученика 
Философа с мучениками Николаем и Борисом для этого храма.

13 августа 2022 года исполнилось 100 лет трагической кончины священ-
номученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. К этой 
памятной дате и был приурочен наш труд.

В самом начале работы над образом мы собирали все возможные до-
ступные материалы, фотографии. Это само по себе явилось для нас откры-
тием мученического подвига, верности служителя Господня, его следования 
за Христом. Путь к личной Голгофе священномученика Вениамина словно 
воплотил слова «смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти 
крестной» (Фл. 2:8) 3.

Изучение житийных материалов, работа над иконографией, проработка 
деталей, поиск живописного решения — все это легло в основу работы. Задача 
предстояла вписать икону с ростовой фигурой святителя в храмовую нишу, 
слева от алтаря, по возможности, придерживаясь уже сложившегося стиля 
в храмовом интерьере.

За основу иконографии была взята икона святителя Алексия митропо-
лита Московского, написанная Дионисием в XV веке для Успенского собора 
Кремля (ныне находится в Государственной Третьяковской галерее). Эскиз 
получил одобрение игумении Иларионы и был ею утвержден, а иконописцы 
получили благословение на работу.

Сама фигура митрополита на иконе практически статична: минимум 
светотеней, складок в облачении святителя. При этом в личном письме хо-

2 Филимонов В. П. Крестом отверзается небо. СПб. : САТИСЪ, 2015. С. 171–172.
3 Дамаскин (Орловский), архим. Житие священномученика Вениамина (Казанского), митрополита 
Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших преподобномученика Сергия (Шеина), 
мучеников Юрия Новицкого и Иоанна Ковшарова. Козельск : Введенский ставропигиальный 
мужской монастырь Оптина пустынь, 2019. С. 246.



147

Михайленко Татьяна Вячеславовна

телось придать образу не столько фотографическое сходство путем написа-
ния так называемой парсуны (портрета, выполненного в иконной технике), 
сколько передать, насколько это возможно живописными средствами, черты 
человека, прославленного в лике святых, предстоящего ко Господу, свидетеля 
божественного света, увенчанного мученическим венцом.

Для достижения вышеперечисленных целей иконописцы обратились 
к символизму. Восьмиконечный крест в правой руке священномученика 
указывает на его мученическую кончину, а Евангелие в левой — на несение 
благовестия всем нам: «И будете ненавидимы всеми за имя Мое; претерпевший 
же до конца спасется» (Мк. 13:13).

Техника иконописи
Несмотря на существование определенного свода правил, так назы-

ваемого иконописного канона, казалось бы, ограничивающего творческие 
возможности художника, есть множество ресурсов, позволяющих ему рас-
крыть и свой талант, и красоту образа. Вспоминая работы древних мастеров, 
безвестных ныне византийских и древнерусских школ, таких прославленных 
иконописцев, как Рублев или Дионисий 4, сложно предположить, насколько 
им трудно было работать в этом своде правил. На самом деле, ресурс возмож-
ностей достаточно велик, чтобы дать ход творческой мысли. Икона являет не 
лицо земного человека, а лик небожителя.

«Иконография не игнорирует индивидуальные особенности и внешние 
отличительные признаки святого (пол, возраст, прическа, форма бороды, 
головной убор и т. д.). Но святой предстает преображенным, отрешенным 
от земных страстей, он уже принадлежит иному миру и оттуда взирает на 
нас, поэтому в иконе исключено изображение душевных эмоций, аффектов. 
Лик — это самое главное в иконе: он свидетельствует о личности святого» 5.

Интересен был и сам процесс работы над поиском колорита, цветового 
решения для лицевого письма. Были составлены колера для санкиря (краска 
телесного цвета, обычно от зеленовато- оливковых до желто- коричневых 
оттенков, гораздо темнее высветлений) и вохрений, иногда называемых  
«охрениями» по наименованию краски охры (несколько сложносоставных 
цветов тона, от темных к более светлым для высветлений, пробелóв на ликах 

4 Дионисий, «живописец пресловущий» // Официальный сайт ФГБУК «Государственный историко- 
культурный музей- заповедник «Московский Кремль». М., 2022. URL: https://www.kreml.ru/
exhibitions/russian- exhibitions/dionisiy- zhivopisets-preslovushchiy/# (дата обращения: 10.09.2022).
5 Языкова И. К., Лука (Головков), игум. Указ. соч. С. 15.



148

Кафедра Исаакиевского собора

и других открытых частях тела на иконе). Составленными колерами вначале 
был написан эскиз лика Христа и «Спасителя оплечного». Таким образом 
были апробированы приемы и техника пробелόв личнόго письма святителя.

Так был начат эскизный поиск и разработка лика священномученика 
Вениамина. Стоит отметить некоторую символическую преемственность 
на пути к созданию образа. Как мученик последовал по стопам Христа,  
так и его лик создавался теми же изобразительными средствами, которыми 
написан лик Спасителя.

«Иконография святых обширна. Причисляя кого-либо к лику святых, 
Церковь прежде всего прославляет того, в ком просиял свет Христов. Свя-
той — это свидетель Христа, приобщившийся к Его искупительной жертве, 
сораспявшийся с Ним и вошедший в Его славу. Не случайно почитание святых 
начинается с мучеников (греческое слово «μάρτιρος» означает и мученик, 
и свидетель). Святой — это живая икона Христа» 6.

В ходе работы над образом что-то (иногда кардинально) менялось. Чтобы 
достичь общей визуальной и семантической гармонии, были пересмотрены 
форма и цветовые решения некоторых деталей, например, митры. В итоге 
после поисков остановились на достаточно скромном головном уборе свя-
тителя, не отвлекающем внимание молящегося от лика святого.

Отдельного внимания заслуживает проработка одеяния — святитель-
ского облачения, саккоса митрополита. В оригинале Дионисия, взятого ма-
стерами за основу, это изображение выполненного золотым шитьем саккоса 
митрополита Алексия (некоторые из облачений этого святителя хранятся 
и поныне в Оружейной палате, им более 500 лет).

Здесь также были применены такие материалы, как сусальное золото 
для отделки и полудрагоценный камень малахит для изображения вышитых 
кругов-сфер со вписанными в них крестами.

Подводя итоги работы над иконографией новомучеников, можно отме-
тить, что имея не всегда достаточный информационный ресурс и доступ к ар-
хивным фондам с фотоматериалами, перед иконописцем встает нелегкая задача.

Создавая узнаваемый образ, нужно найти эти черты внешнего сходства, 
как бы преображенные светом фаворским, тем, который увидели Христо-
вы ученики апостолы и воскликнули: «Господи, хорошо нам здесь быть» 
(Мф. 17:4).

6 Языкова И. К., Лука (Головков), игум. Указ. соч. С. 21–22.



149

Михайленко Татьяна Вячеславовна

*Вячеслав Александрович Михайленко родился в Ленинграде в 1941 году, 
закончил Ленинградское высшее художественно- промышленное училище 
им. В. И. Мухиной (ныне Академия Штиглица). С 1980 года является членом 
Союза художников. По благословению Вселенского Патриарха Димитрия 
и Архипастырей Русской Православной Церкви с 1985 года профессиональ-
но занимается иконописью с соблюдением православных канонов. Худож-
ник создавал иконы для Свято- Успенской Киево- Печерской лавры, Свято- 
Иоанновского ставропигиального женского монастыря, Свято- Троицкого 
Линтуловского монастыря (Финляндия), а также храмов Санкт- Петербурга. 
Дочь В. А. Михайленко, Татьяна Вячеславовна, также родилась в Ленинграде 
и с юных лет обучалась иконописи у отца. В 1990–1992 годах училась на курсах 
при Санкт- Петербургской духовной академии и семинарии у А. В. Стальнова, 
Ю. О. Большаковой, с 2003 года является членом Союза художников. Совмест-
но иконописцами создан ряд икон для храмов, монастырей и частных лиц 
в России и за рубежом.

Библиография

1. Дамаскин (Орловский), архимандрит. Житие священномученика Вениамина 
(Казанского), митрополита Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших 
преподобномученика Сергия (Шеина), мучеников Юрия Новицкого и Иоанна 
Ковшарова. Козельск : Введенский ставропигиальный мужской монастырь Оптина 
пустынь, 2019. 352 с.
2. Дионисий, «живописец пресловущий» // Официальный сайт ФГБУК 
«Государственный историко- культурный музей- заповедник «Московский Кремль». 
М., 2022. URL: https://www.kreml.ru/exhibitions/russian- exhibitions/dionisiy- zhivopisets-
preslovushchiy/# (дата обращения: 10.09.2022).
3. Письмо- завещание священномученика Вениамина, митрополита Петроградского. 
СПб. : Издательство «НИЦ АРТ» и Константино- Еленинский женский монастырь, 
2021. С. 3–30.
4. Сайт иконописцев Вячеслава и Татьяны Михайленко. СПб., 2010–2022. URL: 
http://ikonopisanie.spb.ru (дата обращения: 10.09.2022).
5. Филимонов В. П. Крестом отверзается небо. Священномученик Философ 
Орнатский. Житие и подвиги, слова и поучения. СПб. : САТИСЪ, 2015. 330 с.
6. Языкова И. К., Лука (Головков), игумен. Богословские основы иконы 
и иконография // История иконописи. История. Традиции. Современность.  
М. : ИП Верхов С. И., 2014. С. 9–28.



150

Кафедра Исаакиевского собора

Наконечная Анастасия Анатольевна
журналист газеты «Кифа»

Санкт-Петербург

Митрополит Вениамин (Казанский) и православные 
братства Петрограда

Одной из важных черт митрополита Вениамина (Казанского) в  пору 
его руководства Петроградской епархией было доверие, которое он оказы-
вал мирянам, поручая им серьезные сферы ответственности в  епархиаль-
ной деятельности. В первую очередь это касалось православных церковных 
братств, которых в послереволюционном Петрограде было не менее 30, при 
этом 15 из них входили в Общебратский союз, созданный по благословению 
митрополита 1.

Будущий митрополит Петроградский Вениамин со времен своей цер-
ковной юности воспринял в  качестве нормы церковной жизни активное 
участие мирян (лаиков) в решении насущных проблем церковной жизни.

Так, учась еще на первом курсе Санкт- Петербургской духовной ака-
демии, он стал активно участвовать в  проповеднической деятельности  
Общества распространения религиозно- нравственного просвещения в духе 
православной церкви 2. В этом церковном сообществе проповеди и беседы 
проводили как клирики, так и  миряне, считая христианское просвещение 
всех слоев общества самым необходимым делом церкви.

С  деятельностью православных братств Василий Казанский, по 
всей видимости, впервые познакомился еще в  Олонецкой семинарии, где 
в 1892 году начало действовать православное братство Святого Александра 
Свирского, имевшее просветительские цели. В 1903 году, будучи ректором 
Самарской семинарии, он был избран товарищем председателя Самарско-
го епархиального церковно- просветительного братства Святителя Алексия. 
Там он возглавлял несколько комиссий и «способствовал более успешному 
выполнению их задач» 3, а через год переработал устав братства «в смысле 

1 Наконечная А. А. Причины возникновения и  формы деятельности Союза православных 
братств в Петроградской епархии. 1918–1922 гг.: работа на соискание квалификации магистра 
теологии (на правах рукописи). Свято- Филаретовский институт, М., 2011. С. 95–99.
2 Далее — ОРРНП.
3 Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. СПб. : Блокадный храм, 2006. С. 57.

УДК 267
+272



151

Наконечная Анастасия Анатольевна

одухотворения всей его деятельности» 4. Уже в тот период молодой ректор 
говорил о том, что учащиеся семинарии должны видеть непосредственную 
связь своей веры с окружающей их жизнью, чтобы здесь не было разрыва, 
раздвоенности.

Заняв должность ректора Санкт- Петербургской духовной семинарии, 
в  конце 1905  года архимандрит Вениамин возглавил местное братство во 
имя Иоанна Богослова, которое при новом председателе стало действовать 
более активно 5. При этом он продолжал быть членом- деятелем ОРРНП, про-
водя беседы не только в центральных храмах, но и в скромных селениях.

Став епископом в  1909  году, владыка возглавил сразу два братства 
(Епархиальное братство Во имя Пресвятой Богородицы, в  совет которого 
он входил еще на должности ректора семинарии, и Исидоровское эстонское 
братство), а также в 1913 году был принят почетным членом в Карельское 
братство (Олонецкая епархия) и фактически возглавил, будучи товарищем 
председателя, основанное в  1914  году Всероссийское Александро- Невское 
братство трезвости. Всего же в Петроградской епархии до 1917 года действо-
вало не менее 40 братств 6.

Участие в  жизни братств для владыки Вениамина не было формаль-
ным. Он участвовал в братских богослужениях, проводил беседы при брат-
ских храмах, заботился об открытии при братствах образовательных и бла-
готворительных учреждений.

В переходный период с февраля по октябрь 1917 года владыка, в том 
числе и  после его избрания на Петроградскую кафедру, продолжал делать 
все для оживления церковной жизни. 28 апреля он открыл образовательно- 
просветительное и  духовно- музыкальное Братство диаконов и  псалом-
щиков и  стал председателем временного комитета «Союза церковного 
единения», продолжая служить и  в  братских храмах. В  своих проповедях, 
особенно с  1917  года, он постоянно призывал своих слушателей к  едине-
нию, любви и братству. Так, на Пасху 1918 года владыка в своем послании  

4 Там же.
5 «…если в 1905 году поступило всего 38 руб лей членских взносов, то в 1906 году — 401 руб ль.  
Взнос самого архимандрита Вениамина составил 10 руб лей, а самое щедрое пожертвование — 
100  руб лей — поступило от св. Иоанна Кронштадтского. На семинарской даче близ Валдая 
в 1906 году провели лето 32 воспитанника. При них находились поочередно о. ректор и инспек-
тор семинарии». Цит. по: Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. С. 70.
6 Подробнее См.: Наконечная А. А. Церковные объединения Петербургской (Петроградской) 
епархии до и после 1917 г. (1864–1922 гг.): выпускная квалификационная работа (на правах ру-
кописи). Свято- Филаретовский институт, М., 2021.



152

Кафедра Исаакиевского собора

призывал: «Сольемся все в одну семью братскую, христианскую. Простим 
друг другу вся “воскресением”… И только у Христа воскресшего, и только 
в вере Христовой будем искать воскресение и всего народа нашего для жиз-
ни братской, любовной и мирной…» 7.

После октября 1917  года на фоне трагических перемен в  положении 
Русской церкви в братском движении Петрограда также многое изменилось. 
Большинство дореволюционных братств перестали существовать, однако 
в городе стали открываться новые братства (Захарьевское, Спасское, Андре-
евское на Васильевском острове и другие).

Расцвету братского (и в целом — мирянского) движения в епархии ак-
тивно способствовал митрополит Вениамин, зная на опыте предыдущих лет 
своей жизни в церкви, что значительную долю ответственности за церков-
ные служения (просвещение, духовное образование, благотворительность) 
могут брать миряне, особенно если они объединены в различные духовные 
союзы — братства, общины, кружки.

Со многими союзами владыка поддерживал неформальные отноше-
ния: участвовал в братских, а после возникновения Общебратского союза — 
и в межбратских богослужениях, встречался с братчиками, многих руково-
дителей и активных членов знал лично.

Такое собирание верующих для единения в служении горячо привет-
ствовал и патриарх Тихон. Приехав в Петроград в июне 1918 года, он встре-
тился с  Братством приходских советов и  выразил уверенность, что «рано 
или поздно это будет везде, что в  конце концов в  каждой епархии будут 
такие же Братства, объединяющие приходские общины». При этом он осо-
бо подчеркнул, что «задачи Братства не в  том только, чтобы воодушевлять 
на мучения и смерть, но и наставлять, как надо жить, указывать, чем долж-
ны руководствоваться миряне, чтобы Церковь Божия возрастала и  крепла. 
Наше упование — это жизнь, а  не смерть и  не могила» 8. В  тот же приезд  
патриарх наградил особой грамотой Александро- Невское братство.

Весной 1920 года владыка Вениамин благословил созыв общебратской 
конференции, на которой был учрежден Общебратский союз Петроградской 
епархии. В течение двух лет существования Союза число его членов- братств 
увеличилось с  пяти до пятнадцати, при этом в  его конференциях и  теку-
щей работе могли участвовать не только члены Союза. Общебратский союз  

7 Наконечная А. А. Церковные объединения Петербургской (Петроградской) епархии… С. 204.
8 В Братстве приходских советов // Петроградский церковно- епархиальный вестник. 1918. № 16. С. 3.



153

Наконечная Анастасия Анатольевна

решал все текущие вопросы братской жизни, в  нем были открыты посто-
янно действующие секции по богослужению, миссии, просвещению, работе 
с  детьми и  молодежью. Союз предложил примерный общебратский устав, 
памятку братчику и братчице. Главным в его деятельности был все тот же 
призыв к христианам, который горячо нес в своих проповедях владыка, — 
жить по-братски, в единении и братской любви.

Во многом благодаря поддержке братств (и материальной, и препода-
вателями, и студентами) в Петрограде в 1920 году был открыт Богословский 
институт. Инициатором его создания был братчик И. П. Щербов.

Александро- Невское братство, созданное в ответ на призыв патриарха  
Тихона «не медля ни одного часа» стать «на защиту попираемых ныне прав 
Церкви православной», вскоре стало центральным в епархии 9. Оно приня-
ло на себя значительную долю ответственности за жизнь епархии в клю-
чевых направлениях деятельности (благотворительность, забота о  детях 
и  молодежи, просветительские инициативы). Владыка к  этому братству 
относился особенно тепло, отдал для богослужения даже свою митропо-
личью Крестовую церковь в лавре.

Члены православных братств часто считали братскую жизнь неким от-
кровением церкви. Например, епископ Иннокентий Тихонов говорил: «Кажет-
ся, все Господь возьмет на время или совсем от нас для того, чтобы мы восчув-
ствовали не убор, не блеск, но самое Тело во Христе, самую Церковь, Братское 
общение наше в благодати. Если оно сохранится, то все может быть спасено, 
а если оно утратится, то не будет и благодати Христианской жизни» 10.

Братчики действительно считали, что такое единение в служении Богу 
и  Церкви — лучший путь духовной жизни. Они обращались с  призывом 
к созданию таких братств совершенно к разным людям.

Косвенный пример о  таком естественном свидетельстве ценности 
братской жизни был недавно обнаружен нами в Центральном государствен-
ном историческом архиве Санкт-Петербурга.

Материалы архивного дела 11 указывают, что известный член Спас-
ского братства (руководитель иеромонах Мануил Лемешевский) Владимир 

9 Послание Патриарха Тихона об анафематствовании творящих беззакония и гонителей веры 
и Церкви Православной, 19 января (1 февраля) 1918 г. : листовка // Центральный архив ФСБ 
России. Д. Н.-1780. Т. 29 (1). Л. 34.
10 Из «соборного письма» вл.  Иннокентия от 10–23/02/1923, адресованного о. Варлааму или  
о. Мануилу. См.: Зегжда С. А. Александро- Невское братство. Казань : Издательский дом «Новости 
мира», 2009. С. 78.
11 Центральный государственный исторический архив (ЦГИА СПб). Ф. 900. Д. 1. Оп. 1. Л. 11а.



154

Кафедра Исаакиевского собора

Шкловский в 1921 году проповедовал на ранних литургиях Старо- Афонского 
Свято- Андреевского подворья на Дегтярной улице в  Петрограде. В  конце 
года на отчетном собрании приходского совета подворья было с радостью 
отмечено, что «проповедь приняла устойчивое положение» 12 (чего раньше 
не было), и далее прозвучало предложение И. К. Копяткевича «организовать 
при Подворье “Братство молодежи”, цель которого — распространение слова 
Божия и разъяснение в беседах христианских истин и жизни» 13.

В течение года братчик произносил проповеди, возможно, что-то рас-
сказывал о  жизни своего братства и  Общебратского союза (а  Шкловский 
еще издавал подпольную «Миссионерскую хронику», в которой в формате  
«сам издата» рассказывалось о жизни братств Петроградской епархии). И вот 
через несколько месяцев, далеко не сразу, после такого общения у прихожан 
появилась мысль о создании братства и у них в храме.

В ответ на это предложение было решено: «Приветствовать идею до-
кладчика, но за отсутствием разработанного плана деятельности этого брат-
ства, предложение принять пока только к сведению» 14.

Как видим, весь приходской совет благосклонно отнесся к  идее 
о братстве, но было отмечено, что необходимо более детально разработать 
план его жизни. Однако это был уже конец 1921 года, вскоре грянули го-
нения на митрополита и на братства. Неизвестно, было ли создано брат-
ство на этом подворье, в  протоколах приходского совета таких сведений 
нет. Зато видно, что деятельность мирян на подворье расширялась (что 
входило и в задачи создававшихся братств) вплоть до разрешения мирянам 
проповедовать во время богослужения. Так, в 1923 году в совет обращаются 
миряне с  просьбой «разрешить нашим членам из прихожан, желающим 
выступать с проповедью слова Божия в нашем храме при богослужениях». 
Ответ совета был абсолютно положительным: «Приветствовать таковые 
проявления, ревность о слове Божьем и разрешить проповедовать». Един-
ственным ограничением было не касаться политики или чего-либо против 
советской власти 15.

Это лишь небольшой пример того, что весть о  братской жизни рас-
пространялась в  Петрограде естественным и  свободным образом, не 
было каких-то административных распоряжений по поводу их создания.  

12 ЦГИА. Ф. 900. Д. 1. Оп. 1. Л. 9.
13 Там же.
14 Там же. Л. 9а.
15 Там же. Л. 19.



155

Наконечная Анастасия Анатольевна

Где-то прихожане предлагали подождать с созданием братств, а где-то — от-
крывались новые. До сих пор неизвестно, успело ли появиться планировав-
шееся к открытию в Ямбурге православное братство.

Весной 1922 года советская власть готовила очередную антицерковную 
кампанию: изъятие церковных ценностей и  организацию силами ЧК об-
новленческой церкви, лояльной большевикам. На этом фоне в «Известиях 
ВЦИК» был опубликован донос о том, что «ловцы душ человеческих во главе 
с петроградским митрополитом Вениамином» безнаказанно работают в «ве-
ликом городе революции». «В Петрограде свирепствует какая-то эпидемия 
братств, духовных кружков, подготовительных религиозно- схоластических 
школ. Духовенство обрабатывает этим путем молодь, готовя из нее право-
верных прихожан. <…> Читают слово Божие, поют, слушают поучения…» 16.

Практически одновременно в  Петрограде был арестован митропо-
лит Вениамин и  главы наиболее известных братств. Все руководители 
Александро- Невского, а также некоторых других братств, как и многие их 
члены, были отправлены в ссылку. Однако братское движение не прекрати-
лось. До 1932 года полулегально существовало, как минимум, Александро- 
Невское братство, в  1926–1927 — тайно было открыто Серафимовское 
братство, членом которого был будущий академик Д. С. Лихачев. Также су-
ществовали и другие православные братства.

В 1930-е годы братчики, уже отсидев в лагерях, старались селиться ря-
дом. Самая известная братская община находилась в Фергане — под руко-
водством одного из основателей Александро- Невского братства отца Гурия 
Егорова. Несколько братчиков жили в Боровичах.

Свет на отношения между членами петроградского Александро- 
Невского братства уже в  1960-е годы проливает письмо, хранящееся 
в музее Санкт- Петербургской епархии и предоставленное нам его храните-
лем Ольгой Ивановной Ходаковской.

Судя по подписи и некоторым фактам, изложенным в письме, можно 
предположить, что написал его член Александро- Невского братства Петр  
Васильевич Дмитриев 17, муж Лидии Александровны Мейер и зять известного  

16 Сурожский П. В мутной воде // Известия. 1922. 26 апреля. № 91. С. 3.
17 Петр Васильевич Дмитриев, муж Лидии Александровны Мейер. Многолетний член 
Александро- Невского братства, в  1926–1928  гг. — участник монашеского кружка св. Иоанна 
Лествичника. В конце 1920-х — нач. 1930-х — прихожанин лаврской киновии, куда ходила часть 
братства. В 1933 женился на Л. А. Мейер. Скончался в Ленинграде 01.05.1971.
Лидия Александровна Дмитриева, родилась 04.01.1901 в семье петербургского профессора бо-
гословия, известного религиозного философа Александра Александровича Мейера. Окончила 



156

Кафедра Исаакиевского собора

религиозного деятеля, руководителя кружков «Воскресение» Александра 
Александровича Мейера. Это следует из того, что в  письме он упомина-
ет о себе и Лиде как о некоей общности: «После 1936 года с о. Гурием мы 
с Лидой не виделись до его назначения в Ленинград, но в нашей памяти он 
оставался тем же о. Гурием, которого мы знали в дни нашей молодости. Он 
был для нас, если можно так выразиться, нашей совестью»18. Подпись под 
письмом включает в себя начальные буквы, которые можно прочитать как 
«П» и «Д». Также известно, что в 1960-е годы Петр и Лидия Дмитриевы жили 
в Ленинграде.

Адресатом письма скорее всего является Наталья Чистоткина, на кото-
рую как на хранительницу братского архива ссылается в своей книге иссле-
дователь братства Сергей Андреевич Зегжда 19.

На основании этого письма можно сделать следующие выводы:
1) В 1965  году братчики продолжают дружески переписываться, де-

лясь друг с  другом внутренними переживаниями, в  том числе размышле-
ниями о смысле братской жизни: «Мне кажется, что у всех нас было в душе 
одно и  то же чувство в  те дни, когда мы узнали о смерти 20 последнего из 
наших отцов, о. Гурия, чувство тяжелой утраты. Человек так устроен, что 
ему всегда нужен авторитет, друг, отец, которому он мог бы поверить свои 
думы, сомнения, печали и тревоги, не только поверить, но и проверить при 
этом себя самого, правильность выбранного пути, своих намерений, своих 
взглядов и своих решений…».

2) Отношения между руководителем и членами братства спустя годы 
были достаточно свободными: в  чем-то они соглашались друг с  другом, 
а в чем-то и нет: «…в нашей памяти он оставался тем же о. Гурием, которого 
мы знали в дни нашей молодости. Он был для нас, если можно так выра-
зиться, нашей совестью. Мы могли согласиться с  ним, с  его взглядами на 

среднюю школу, юр. курсы, в  1923 Петроградский Богословский институт, позднее — музы-
кальные классы при Ленинградской консерватории. Духовная дочь архим. Гурия Егорова, по-
сле его ареста — архим. Варлаама Сацердосткского. В 1924–1930 гг. жила в женской иноческой 
общине Александро- Невского братства на Конной ул., давала частные уроки музыки. Помогала 
осужденным священнослужителям. 1926–1932 гг. — регент в храме лаврской киновии. Аресто-
вана 17.02.1932 по делу АНБ. Освобождена в марте 1932 г. без предъявления обвинения. Скон-
чалась 09.11.1993 в Петербурге.
18 Здесь и далее текст цитируется по: Письмо [П. В. Дмитриева Н. С. Чистоткиной] // Музей 
истории Санкт- Петербургской епархии.
19 Зегжда С. А. Александро- Невское братство. Казань : Издательский дом «Новости мира», 2009. 
С. 481.
20 Он умер 12 июля 1965 года, письмо датируется 2 сентября, т. е. почти через два месяца.



157

Наконечная Анастасия Анатольевна

многие стороны современной жизни, или не разделяли их 21… но остаться 
равнодушными мы уже не могли, слишком многим мы были связаны с ним 
в прошлом».

3) Ставя вопрос о том, «осталось ли на земле что-нибудь от той деятель-
ности, которой они (руководители Александро- Невского братства — прим. 
авт.) все четверо посвятили свои лучшие годы и силы? или она (деятельность) 
как дело человеческое закончилась без следа», автор старается найти самую 
суть братской жизни. И отвечает так: «А может быть, “дело наших отцов” и за-
ключалось в том, чтобы передать нам то лучшее, к чему они стремились в своей 
земной жизни… знакомя нас со всем многообразием церковной жизни: один — 
с красотой и глубиной православного богослужения 22, другой — с пастырской 
деятельностью в самом широком смысле 23, третий — будучи иноком в самом 
лучшем понимании этого слова, своим примером показал нам, что есть “мона-
шество” и что такое “православие” 24, последний — как бы скрепляя то, что мы 
получали от остальных, цементировал это в наших душах своим неизменным 
благодушием, кротостью и  молитвою 25. Все они своими трудами над нашим 
воспитанием сделали нас членами одной семьи, в которой родственные духов-
ные связи, право, не менее глубоки, чем связи по крови. Если это так, значит, не 
зря они создавали свое “дело”».

Как видно из этого письма, и  по прошествии 40  лет после возникнове-
ния братства у братчиков оставалось представление о том, что сутью братской 
жизни является это подлинное духовное родство, общение, о котором говорил 
и их руководитель владыка Иннокентий (Тихонов) в приведенной выше цитате.

Православные братства Петрограда, объединявшие тех, кто «ревновал 
о  высших подвигах христианского благочестия» 26, стали воплощением од-
ной из важнейших идей митрополита Вениамина, как и патриарха Тихона, — 
о том, что на фоне происходящих в России катастрофических событий имен-
но единение верующих может спасти церковь, а вместе с ней — и саму Россию.

21 Т. е. они общались, когда он приехал в Ленинград в качестве архиерея. В этом некоторые ис-
следователи сомневались.
22 Видимо, архиепископ Иннокентий (Тихонов).
23 Вероятно, архимандрит Лев (Егоров).
24 Из нескольких оставшихся отцов- монахов Александро- Невского братства вероятнее всего 
имеется в виду архимандрит Варлаам (Сацердотский), у которого окормлялась Лидия Дмитриева 
(в девичестве Мейер).
25 Митрополит Гурий (Егоров).
26 Одна из целей создания братств, описанная в Примерном братском уставе, принятом на пер-
вом съезде Общебратского союза в  1920  г. Подробнее См.: Антонов В. В. Приходские право-
славные братства в Петрограде. 1920-е гг. // Минувшее: Исторический альманах. 1994. Вып. 15. 
С. 425–445.



158

Кафедра Исаакиевского собора

Библиография
Архивные материалы:
1. Письмо (П. В. Дмитриева Н. С. Чистоткиной) // Музей истории Санкт- 
Петербургской епархии.
2. Центральный государственный исторический архив Санкт-Петербурга. 
 Ф. 900. Оп. 1. Д. 1. 
3. Послание Патриарха Тихона об анафематствовании творящих беззакония 
и гонителей веры и Церкви Православной, 19 января (1 февраля) 1918 г. : листовка // 
Центральный архив ФСБ России. Д. Н.-1780. Т. 29 (1). Л. 34.
Литература:
1. Антонов В. В. Приходские православные братства в Петрограде. 1920-е гг. // 
Минувшее: Исторический альманах. 1994. Вып. 15. С. 425–445.
2. В Братстве приходских советов // Петроградский церковно- епархиальный вестник. 
1918. № 16. С. 3.
3. Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. СПб. : Блокадный храм, 
2006. 384 с.
4. Зегжда С. А. Александро- Невское братство. Издательский дом «Новости мира», 
2009. 485 с.
5. Известия. 1922. 26 апреля. № 91.
6. Наконечная А. А. Причины возникновения и формы деятельности Союза 
православных братств в Петроградской епархии. 1918–1922 гг.: работа на соискание 
квалификации магистра теологии (на правах рукописи). Свято- Филаретовский 
институт, М., 2011.
7. Наконечная А. А. Церковные объединения Петербургской (Петроградской) 
епархии до и после 1917 г. (1864–1922 гг.) : выпускная квалификационная работа (на 
правах рукописи). Свято- Филаретовский институт, М., 2021.



159

Нижегородцев Даниил Валерьевич

Нижегородцев Даниил Валерьевич
Санкт- Петербургская Духовная Академия,

студент

Архипастырское окормление Свято- Троицкого 
Зеленецкого мужского монастыря митрополитом 

Вениамином (Казанским) 
и жизнь обители в первые годы советской власти

Священномученик митрополит Вениамин (Казанский) — один из выда-
ющихся церковных иерархов первой четвери XX столетия. Истинный пастырь 
Христовой Церкви, он до последних дней своей земной жизни ревностно 
трудился на кафедре Петроградских святителей. На момент революционных 
событий 1917 года на архипастырском попечении владыки Вениамина нахо-
дились многочисленные территории обширной Петроградской епархии, где 
на значительном удалении от Петрограда особняком стоял Свято- Троицкий 
Зеленецкий мужской монастырь.

О роли этой древней монашеской обители в духовной жизни Петро-
градской епархии вскоре после возведения Вениамина (Казанского) в сан 
митрополита свидетельствует заметка священника Константина Семенова, 
опубликованная в конце 1917 года в «Известиях по Петроградской епархии» 1. 
Он описывает, как группа паломников, состоящая из столичного духовен-
ства, прибыла в день памяти преподобного Мартирия Зеленецкого 24 ноября 
(11 ноября по ст. ст.), и в течение следующих трех дней пребывала возле 
мощей святого в духовном единении и молитве с настоятелем этой обите-
ли архимандритом Виктором (Островидовым) и викарием Петроградской 
епархии епископом Ладожским Мелхиседеком (Паевским). «Кроме духовной 
отрады, полученной в обители, осталось и вообще хорошее впечатление от 
всего уклада монастырской жизни, от его быта духовного, хозяйственного, 
внешнего. Видна опытная, любящая, а главное — интеллигентная правящая 
рука аввы Виктора» 2, — отмечает автор публикации в епархиальном издании.

В вышеуказанной газетной статье не встречается ни прямого, ни кос-
венного упоминания о митрополите Вениамине. Однако в этом небольшом 

1 Семенов К., свящ. Три дня у преподобного Мартирия Зеленецкого // Известия по Петроград-
ской епархии. 1917. № 48–50. С. 7–8.
2 Там же. С. 8.

УДК 253
+ 322.24; 726.711



160

Кафедра Исаакиевского собора

по объему тексте дважды упомянут настоятель Зеленецкой обители архи-
мандрит Виктор (Островидов), будущий епископ Глазовский и священ-
ноисповедник: «…отеческая обо всех заботливость архимандрита Виктора 
создали ту атмосферу, в которой забывается горе житейское, треволнения 
мирские, злоба…» 3. Именно он телеграммой святителя Тихона Патриарха 
Всероссийского от 29 сентября (16 сентября по ст. ст.) 1918 года был утвер-
жден в должности наместника Свято- Троицкой Александро- Невской лавры 4, 
а митрополит Вениамин распорядился в адрес епархиальной канцелярии: 
«Уведомить архим[андрита] Виктора, чтобы он явился к месту нового сво-
его назначения» 5. Утвержден был архимандрит Виктор в новой должности 
Первосвятителем Тихоном, но назначен, вне всякого сомнения, митрополи-
том Петроградским Вениамином. Это подтверждается в статье профессора 
М. В. Шкаровского «Свято- Троицкая Александро- Невская Лавра в 1918–
1922 гг.»: «Его хорошо знал митрополит Вениамин, лично предложивший 
кандидатуру тогда еще архимандрита Виктора Патриарху Тихону» 6. Так что 
же могло предшествовать такому назначению? Обратимся к сохранившимся 
архивным документам.

В более ранней публикации 7 по теме данного исследования нами было от-
мечено, что 15 мая 1918 года в Троицком Зеленецком монастыре под председа-
тельством будущего священномученика митрополита Петроградского и Гдов-
ского Вениамина созывается собрание пастырей и мирян Ладожского уезда. 
При этом знаменательном событии, вошедшем в историю как редкий пример 
соборности Церкви по ее освобождении от синодально- бюрократической 
системы управления, «было сказано краткое слово, в котором Его Высокопре-
освященство призвал благословение Божие на труды собрания и указал, при 
каких условиях труды эти могут быть успешны и плодотворны» 8. Также был 
совершен молебен «пред началом доброго дела и умиротворении Церкви», 
при этом совершался благовест в большой монастырский колокол. На этом 
собрании были созданы и работали комиссии:

3 Семенов К., свящ. Три дня у преподобного Мартирия Зеленецкого // Известия по Петроградской 
епархии. 1917. № 48–50. С. 7–8.
4 Российский государственный историчекий архив (РГИА). Ф. 815. Оп. 11 (1918 г.). Д. 69. Л. 77.
5 Там же.
6 Шкаровский М. В. Свято- Троицкая Александро- Невская Лавра в 1918–1922 гг. Часть II //  
Богослов.ру : научный богословский портал. 2013. URL: https://bogoslov.ru/article/3041971 (дата 
обращения: 20.09.2022).
7 Антипов М. А., Нижегородцев Д. В. Мартирий Зеленецкий и Свято- Троицкий Зеленецкий 
монастырь от времени основания до наших дней. СПб. : Издательский дом «Инкери», 2021. 208 с.
8 Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГИА СПб). Ф. 19. Оп. 120. Д. 708. Л. 4.



161

Нижегородцев Даниил Валерьевич

1. Богослужебная;
2. Приходская;
3. По церковному управлению;
4. О церковной дисциплине;
5. Миссионерско- школьная 9.
Протокол и постановления собрания пастырей и мирян Ладожского уезда 

в Зеленецком монастыре под председательством митрополита Вениамина (Ка-
занского) хранятся в фондах ЦГИА СПб, мы процитировали лишь малую часть 
этого документа. Полагаем, что именно здесь у Петроградского архипастыря 
созрело решение о будущем переводе архимандрита Виктора (Островидова) 
из Зеленецкой обители в Александро- Невскую лавру, поскольку митрополит 
Вениамин мог лично убедиться в состоянии монастыря, где отец Виктор насто-
ятельствовал с 1910 года и явил добрые плоды своей деятельности.

Продолжая же тему архипастырского попечения владыки Вениамина 
о Зеленецком монастыре, стоит отметить важное и, можно сказать, в какой-то 
степени роковое кадровое назначение, сделанное митрополитом той же датой 
29 (16 сентября по ст. ст.) 1918 года, насельника Александро- Невской лавры 
архимандрита Владимира — временно исполняющим должность настоятеля 
Зеленецкой обители: «…Временно и. д. настоятеля Зеленецкого монастыря 
назначается архимандрит Владимир, проживающий в Алекс[андро-]Невской 
Лавре. Митроп[олит] Вениамин» 10. Именно архимандриту Владимиру выпала 
судьба принять на себя первые удары от большевиков- богоборцев, начавших 
процесс реквизиции монастырского имущества в том же 1918 году. К сожале-
нию, пока не удалось найти более подробную информацию об архимандрите 
Владимире, нам пока не встретился даже его послужной список, но мы наде-
емся, что рано или поздно такие сведения будут найдены.

Далее, рассматривая начальный период антицерковных гонений, мож-
но констатировать, что Зеленецкий монастырь был закрыт не сразу, а пере-
жил несколько приступов опустошения от гонителей- атеистов, прежде чем 
в 1937 году последний зеленецкий монах покинул стены родной обители. 
Советская власть в северо- западных регионах России была в основном уста-
новлена к весне 1918 года, и поначалу это не отражалось на богослужебной 
и духовно- просветительской деятельности православных монастырей и при-
ходов. Но тревога за будущее Русской Церкви ощущалась повсеместно.

9 Антипов М. А., Нижегородцев Д. В. Мартирий Зеленецкий и Свято- Троицкий Зеленецкий 
монастырь… С. 145.
10 РГИА. Ф. 815. Оп. 11 (1918 г.). Д. 69. Л. 77.



162

Кафедра Исаакиевского собора

Шел 1918 год, настал час разделять участь российских монашеских оби-
телей и братии Зеленецкого монастыря. В числе первых гонителей значился 
перешедший на сторону советской власти бывший священник М. В. Галкин, 
который в конце того же 1918 года разведал состояние обители и отметил, 
что «монастыри благоденствуют по-прежнему… в Зеленецком монастыре  
28 монахов владеют 42 коровами» 11. Поэтому, как считал бывший священник, 
а ныне сотрудник Народного комиссариата юстиции, «необходимо, не разру-
шая прекрасно поставленной молочной монастырской фермы, выселить из 
Зеленецкого монастыря монахов и устроить здесь санаторию или для детей 
петроградского пролетариата, или же для туберкулезных больных» 12. В декабре 
того же года петроградская газета «Коммунар» писала об излишках хлебных 
запасов и иных пищевых продуктов, якобы имеющихся в монастырских ам-
барах, которые монастырь за хорошую плату якобы сбывает «богатеям», а его 
насельники «едят по 2 фунта хлеба в день» 13, хотя при этом молодая советская 
Россия испытывает острейшую нехватку продовольствия. Такая информа-
ционная кампания, проводимая в большевистской печати, была призвана 
посеять в тогдашнем обществе семена ненависти ко всем монашествующим, 
и не только Зеленецкой обители.

Но в начале следующего года на монастырских землях была создана 
сельскохозяйственная коммуна «Восход», устав которой был утвержден 
25 января 1919 года 14. Согласно свидетельству настоятеля монастыря 
архимандрита Владимира, все монастырское «движимое и недвижимое 
имущество с 19 декабря 1918 года перешло в ведение и полное пользо-
вание Зеленецкой коммуны “Восход”» 15. В то же самое время на эти зем-
ли претендовала не только созданная при монастыре коммуна: события 
разворачивались драматично, в революционном духе, хотя и без челове-
ческих жертв. Заведующий Центральным распределительным продотде-
лом Мурманской железной дороги Палагин просил 2 сентября 1919 года 
Петроградский губземотдел «отвести площадь земли с необходимыми 
постройками и службами, имеющимися в бывшем владении Зеленецкого 

11 Цит. по: Берташ А., свящ., Антоний (Козин), иерод. Зеленецкий [Мартириев Зеленецкий] во 
имя Святой Троицы мужской монастырь // Православная энциклопедия. 2014. URL: https://
www.pravenc.ru/text/199709.html (дата обращения: 19.09.2022).
12 Там же..
13 Тунеядцы Зеленецкого монастыря // Коммунар. Пг., 1918. № 1. С. 64. Цит. по: Берташ А., свящ., 
Антоний (Козин), иерод. Там же.
14 Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГА СПб). Ф. Р-2004. Оп. 1. Д. 2320. Л. 12.
15 ЦГА СПб. Ф. Р-639. Оп. 1. Д. 224. Л. 27.



163

Нижегородцев Даниил Валерьевич

монастыря» для организации молочно- племенной фермы, поскольку этот 
продотдел уже имел близ монастыря продовольственный склад и мель-
ницу. На это обращение заведующий губземотделом Плотников просил 
4 октября 1919 года Новоладожский уездный земельный отдел предо-
ставить заключение о целесообразности перевода сельскохозяйствен-
ной коммуны из Зеленецкого монастыря на иную территорию 16, однако 
уже 10 октября 1919 года был получен ответ, где коммуна при Зеленец-
ком монастыре характеризуется «в политическом отношении одной из  
передовых коммун в уезде» 17. Более того: «Перевод коммуны с ее составом  
в 83 человека и достаточно солидным мертвым инвентарем куда-либо 
в другое имение Уземотдела находит нецелесообразным т. к. это может 
подорвать организационную энергию коммунаров этой коммуны…» 18.

Несмотря на повсеместно начавшиеся в России антицерковные гонения, 
в 1920 году в Зеленецком монастыре сохранялась не только монашеская жизнь 
с уставными богослужениями. Братия, пребывавшая в священном сане, ду-
ховно окормяла и насельников обители, и богомольцев- паломников, и даже 
членов сельскохозяйственной коммуны «Восход». Так, монастырский духов-
ник иеромонах Серапион совершил таинство святого крещения над дочерью 
коммунара (жителя Усадище- Спасовской волости Зеленецкого уезда Ивана 
Иванова), родившейся 7 апреля 1920 года, о чем монастырем было выдано 
соответствующее свидетельство 19.

В марте 1920 года архимандритом Владимиром по требованию Усадище- 
Спасовского волостного исполкома была проведена опись церковного имуще-
ства Зеленецкого монастыря, которая свидетельствует о том, что в монастыре 
еще сохранялась серебряная рака над мощами преподобного Мартирия Зеле-
нецкого (конфискованная позднее, точную дату этого события еще предстоит 
выяснить). В обители на тот момент также имелись: 15 Евангелий, богослу-
жебные сосуды (как серебряные, так и медные), 7 серебряных напрестольных 
крестов, большое количество храмовых икон (в т. ч. в серебряном окладе),  
4 кадила, облачения для святого престола и жертвенника, множество священ-
нических и диаконских облачений 20.

16 ЦГА СПб Ф. Р-2004. Оп. 1. Д. 2320. Л. 9–9 об.
17 Там же. Л. 11.
18 Там же. Л. 11 об.
19 ЦГА СПб Ф. Р-639. Оп. 1. Д. 224. Л. 43.
20 Там же. Л. 32–36 об.



164

Кафедра Исаакиевского собора

В 1921 году начался массовый голод на территориях, контролируемых 
большевиками — голод в Поволжье. Результатом действий властей и по-
следовавшей кампании для борьбы с бедствием стал Петроградский про-
цесс 1922 года. Изъятие церковных ценностей происходило и в Зеленецкой 
обители — согласно квитанции от 28 апреля 1922 года, монастырь передал  
в губернский финотдел следующие церковные ценности:

«Серебра 5 пудов 33 фунта 91 золотник
Золота — 58 золотников 12 долей
Медной монеты — 6 п[удов] 32 ф[унта]
Бриллиантов мелких 17, аметистов 5, жемчужин 4 и Розочек 34 шт.» 21

Таким образом, можно сделать вывод: Свято- Троицкий Зеленецкий 
монастырь в годы святительства Петроградского архипастыря — будущего 
священномученика митрополита Вениамина (Казанского) стал, несмотря 
на свою удаленность от Северной столицы России, одним из самых зна-
чимых центров духовной жизни Петроградской епархии, посещаемых 
лично владыкой Вениамином. Им же из Зеленецкой обители вызвался на 
служение в Александро- Невскую лавру будущий священноисповедник 
архимандрит Виктор (Островидов), а из Александро- Невской лавры на-
значен исправлять настоятельскую должность архимандрит Виктор. Что 
же касается изъятия церковных ценностей — оно было начато в Зеленец-
ком монастыре в апреле 1922 года, но подготовка к этому процессу, как 
видно в приведенных выше документах, была начата местными властями 
гораздо раньше.

Библиография
Архивные материалы:
1. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 815. Оп. 11, 
1918 г. Д. 69. Дело духовного собора Свято- Троицкой Александро- Невской лавры 
о назначении братии на разные послушания. 190 л.
2. Центральный государственный архив Санкт-Петербурга (ЦГА СПб). Ф. Р-639. 
Оп. 1. Д. 224. Дело гражданской регистрации. 01.01.1920–31.12.1920. Б/указ. л. 
3. ЦГА СПб. Ф. Р-2004. Оп. 1. Д. 2320. Дело о передаче земель бывшего Троицко- 
Зеленецкого монастыря в ведение продотдела Мурманской железной дороги. 
26.10.1919–23.12.1919. 42 л.
4. ЦГА СПб. Ф. Р-5865. Оп. 1. Д. 311. Материалы об изъятии церковных ценностей 
в помощь голодающим Поволжья 01.03.1922–31.07.1922. 24 л.

21 ЦГА СПб Ф. Р-5865. Оп. 1. Д. 311. Л. 22.



165

Нижегородцев Даниил Валерьевич

5. Центральный государственный исторический архив Санкт-Петербурга  
(ЦГИА СПб). Ф. 19. Оп. 120. Д. 708. Постановления общеуездного собрания пастырей 
и мирян в Троицком Зеленецком монастыре Новоладожского уезда.  
18.07.1918–09.09.1918. Б/указ. л.

Литература:
1. Антипов М. А., Нижегородцев Д. В. Мартирий Зеленецкий и Свято- Троицкий 
Зеленецкий монастырь от времени основания до наших дней. СПб. : Издательский дом 
«Инкери», 2021. 208 с.
2. Берташ А., священник, Антоний (Козин), иеродиакон. Зеленецкий [Мартириев 
Зеленецкий] во имя Святой Троицы мужской монастырь // Православная 
энциклопедия под редакцией Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. 2014.  
URL: https://www.pravenc.ru/text/199709.html (дата обращения: 19.09.2022).
3. Семенов К., священник. Три дня у преподобного Мартирия Зеленецкого // 
Известия по Петроградской епархии. 1917. № 47–50. С. 7–8.
5. Шкаровский М. В. Свято- Троицкая Александро- Невская Лавра в 1918–1922 гг. 
Часть II // Богослов.ру: научный богословский портал. 2013. URL: https://bogoslov.ru/
article/3041971 (дата обращения: 20.09.2022).



166

Кафедра Исаакиевского собора

Николаева Людмила Игоревна
Центральный государственный архив литературы  

и искусства Санкт- Петербурга, директор

Обзор документов по теме «Изъятие церковных 
ценностей» на основе материалов Центрального 

государственного архива литературы и искусства 
Санкт- Петербурга

После выхода декрета 1918 года «Об отделении церкви от государства 
и школы от церкви» Церковь лишилась статуса юридического лица и права 
владеть какой-либо собственностью. Все имущество существующих в России 
церковных и религиозных обществ было объявлено народным достоянием.

В том же году появился декрет «Об учете, регистрации и охранении памят-
ников искусства и старины», для претворения в жизнь которого в Петрограде 
15 ноября 1918 года был создан Отдел по охране, учету и регистрации памятни-
ков искусства и старины. В 1921 году Отдел был реорганизован в Государствен-
ный музейный фонд Петроградского отделения Главнауки Наркомпроса РСФСР.

Документы Государственного Музейного фонда хранятся в Централь-
ном государственном архиве литературы и искусства Санкт- Петербурга 
(ЦГАЛИ СПб) и содержат ценные сведения об отдельных фактах изъятия 
церковного имущества из Александро- Невской лавры в 1920-е годы. Эти 
сведения дополняет информация из документов фонда Общества изучения, 
популяризации и художественной охраны Старого Петербурга — Нового 
Ленинграда 1, документы которого также хранятся в ЦГАЛИ СПб. Все эти 
документы, в числе которых протоколы, акты и переписка, не дают полной 
картины и масштабов изъятия имущества из Александро- Невской лавры, но 
детализируют отдельные факты этих драматических событий.

В сентябре 1919 года собрание предметов Александро- Невской лавры 
было взято под охрану Отделом имуществ Наркомпроса РСФСР 2.

В октябре 1921 года в Петрограде было образовано научно- историческое 
Общество, которое внесло большой вклад в сохранение памятников культуры 
города. Председателем первого состава Общества был избран архитектор, дирек-
тор Музея Города Л. А. Ильин. В состав Совета вошли: композитор Б. В. Асафьев, 

1 Далее — Общество.
2 ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 39. Л. 121.

УДК 930.253
+322.24



167

Николаева Людмила Игоревна

художник А. Н. Бенуа, директор Института истории искусств граф В. П. Зубов, 
директор Эрмитажа С. Н. Тройницкий, историк и краевед П. Н. Столпянский. 
Почетным председателем Общества был избран академик С. Ф. Ольденбург. 
В работе Общества в разные годы принимали участие: юрист А. Ф. Кони, исто-
рик Н. П. Анциферов, архитектор А. И. Гегелло, художники М. В. Добужинский, 
А. П. Остроумова- Лебедева и другие деятели науки и культуры 3.

Это были блестяще образованные, воцерковленные люди, которые ра-
ботали с осознанием ответственности своей исторической миссии. Участво-
вал в работе Общества и художник А. И. Вахрамеев, личный фонд которого 
хранится в ЦГАЛИ СПб.

Александр Иванович Вахрамеев (1874–1926) родился в Пермогорье Соль-
вычегодского уезда Вологодской области в семье священника. В 1894 году 
окончил Архангельскую духовную семинарию, а в 1895 году поступил в част-
ную художественную студию княгини М. К. Тенишевой, которую возглавлял 
И. Е. Репин. Через год А. И. Вахрамеев был принят в Высшее училище живо-
писи, скульптуры и архитектуры при Императорской Академии художеств, 
которое окончил в 1903 году. Дипломной работой на звание художника была 
картина «Торжество духа» («Самосожжение раскольников»). Церковная тема 
присутствовала в творчестве художника. Например, в 1912 году он участво-
вал в росписи стен храма Святого Александра Невского в Софии (Болгария). 
После Октябрьской революции 1917 года появились новые темы для творче-
ства. В 1917–1921 годах им были созданы около 150 работ, которые составили 
серию «Типы и сцены». Будучи мастером быстрого рисунка, А. И. Вахрамеев, 
делал зарисовки прямо на улицах города и запечатлел жизнь революционного 
Петрограда и его трансформацию из имперской столицы в уездный город 
разрухи и упадка. Именно в условиях атмосферы, изображенной художником, 
происходили гонения на церковь (ил. 1, 2, 3).

В мае 1922 года Подотделом по охране, учету и регистрации памятников 
искусства и старины было решено принять в ведение Отдела имуществ Древ-
лехранилище Александро- Невской лавры. Это было поручено реставратору, 
иконописцу, эксперту Музейного фонда А. Ф. Каликину 4.

Вот как описывал Древлехранилище архитектор Н. Б. Михайловский, 
выступая на одном из заседаний Общества: «Со времени основания монастыря 

3 Марголис А. Д. Из истории общества «Старый Петербург — Новый Ленинград» (1921–1938) // 
Фонтанка. 2017. № 22. С. 65–67.
4 ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 123. Л. 12.



168

Кафедра Исаакиевского собора

в нем стали накопляться материалы, тесно связанные с историей возникновения 
и постепенного развития Лавры со всеми ее учреждениями: письменные доку-
менты, чертежи, рисунки, модели зданий, предметы церковного обихода, иконы, 
книги, утварь, облачения, украшения, знаки отличий, портреты настоятелей 
и других священнослужителей, царей, царедворцев, подарки и пожертвования 
различных лиц и пр. Некоторые предметы постепенно выходили из употребле-
ния и размещались без какой-либо системы в различных помещениях Лавры, 
забывались и даже исчезали, как ненужный хлам, несмотря на то, что являлись 
очень выразительными свидетелями жизни и обычаев монастыря в их самых 
разнообразных проявлениях. Многие предметы, относящиеся к истории Лавры, 
тесно связаны с возникновением и развитием Петербурга. На материалы чисто 
архивного характера, долго сохранявшиеся в холодных и сырых кладовых, было 
обращено внимание раньше всего, и постепенно производилась работа по при-
ведению их в порядок и размещению в подобающих помещениях: образовался 
Архив Лавры, до известной степени не разобранный. Однако, для оконча-
тельного приведения его в порядок предстоит немало кропотливой и упорной 
работы, каковая может быть исполнена нашим Обществом, но не иначе как 
с соблюдением надлежащей осторожности и под руководством специалистов. 
Другого рода предметы, как облачения, евангелия, богослужебные сосуды, чаши, 
кадила, кресты, панагии, митры и пр. сосредоточились в особой монастырской 
ризнице, но далеко не все, а лишь те, которые по своей отделке представляли 
более значительную материальную ценность. В 1909 году в Лавре был образован 
особый археологический музей под названием “Древлехранилище”» 5.

Узаконенное властью бесправие Церкви позволило беспрепятственно 
проходить на территорию Александро- Невской лавры людям с неблаговид-
ными целями, в том числе и с целью грабежа.

7 июля 1922 года архитектор С. Н. Наседкин на заседании Общества 
сообщил, что «Древлехранилище представляет колоссальную художествен-
ную ценность, но систематически обкрадывалось, а последний раз совершена 
большая кража» 6. Тогда же на заседании было решено перевезти имущество 
Древлехранилища в Эрмитаж и Русский музей в целях его сохранности 7.

Дата начала первого этапа вывоза имущества из Лавры в  Русский 
музей была назначена на 11 июля 1922 года 8. После ареста митрополита  

5 ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 1. Л. 33.
6 ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 7. Л. 11.
7 Там же.
8 ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 125. Л. 31.



169

Николаева Людмила Игоревна

Петроградского Вениамина 1 июня 1922 года это был первый вывоз имущества 
из Лавры, зафиксированный в документах Музейного фонда, хранящихся 
в ЦГАЛИ СПб. Следующие даты вывоза были назначены на 17 июля, 20 июля 
и 10 августа 1922 года 9.

Второй этап вывоза имущества Александро- Невской лавры в Эрмитаж 
и в Бюро охраны памятников Общества (ул. Миллионная, д. 19) планировался 
на период с 14 марта по 4 июля 1923 года. В течение этого времени предпола-
галось осуществить двенадцать перевозок 10.

Многие члены Общества рассматривали эвакуацию Древлехранили-
ща как временную меру, с условием его восстановления в будущем. Однако  
археолог и искусствовед К. К. Романов считал, что «говорить о восстановле-
нии Лаврского музея в целом не приходится, потому что много предметов 
вывезено гос. органами и на получение их не приходится рассчитывать» 11.

В 1923 году Обществом был создан Музей отживающего культа 12, в ко-
торый поступали предметы искусства из закрывающихся храмов. Он распо-
лагался в Волховском переулке, д. 1–3.

В октябре 1923 года в ведение Общества поступили архив, библиотека 
и ризница Александро- Невской лавры. Во время приема- передачи имущества 
присутствовали члены Общества, Приходского совета, а также настоятель ар-
химандрит Иоасаф (Журманов) и ризничий архимандрит Серафим (Васильев) 13.

Архив Александро- Невской лавры, находясь в ведении Общества, кро-
ме того, состоял на учете в Ленинградском отделении Центрального архива 
РСФСР 14 и находился в одном из помещений Лавры. В 1924 году представитель 
Ленинградского отделения Центрархива согласовал с Обществом дальнейшее 
нахождение Архива на прежнем месте. Кроме того, был назначен ответствен-
ный за его сохранность (ил. 4).

Библиотека Александро- Невской лавры, считавшаяся одной из луч-
ших библиотек по вопросам богословия, истории Церкви и религиозно- 
нравственной литературы, находилась в здании Новой ризницы Александро- 
Невской лавры. Отдаленное расположение библиотеки препятствовало 

9 Там же. Л. 34, 36, 42.
10 ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 160. Л. 13–41.
11 ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 1. Л. 31.
12 Далее — Музей.
13 ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 8. Л. 3–5.
14 Центральный архив РСФСР осуществлял общее руководство архивным делом в стране. Все 
архивные материалы, стоящие на учете в Центральном архиве, входили в Единый государствен-
ный Архивный фонд.



170

Кафедра Исаакиевского собора

использованию ее материалов членами Общества для составления истори-
ческих справок на поступающие в Музей памятники культуры, поэтому было 
решено переместить библиотеку в помещение Музея 15.

В 1924 году библиотека Лавры была перемещена в Музей, что впослед-
ствии вызвало возражения Государственного книжного фонда «в связи с его 
намерением распределить библиотеку по разным учреждениям, выделив 
ненужный в современных условиях материал на перемол бумаги» 16.

Оценивая библиотеку как крупный культурно- исторический памятник, 
создававшийся с первых лет основания Александро- Невской лавры, Общество 
не могло согласиться с таким распылением книжного собрания и приложило 
немало сил для сохранности и систематизации хранившихся в ней материалов.

В  отчете о  деятельности Музея за 1925–1926 годы отмечалось, что  
«с октября по конец января в совершенно неотапливаемых помещениях, при 
температуре падающей до 10 ℃ ниже нуля, проводилась чрезвычайно труд-
ная и ответственная работа по разборке 11-титысячетомной книжной массы, 
распределению ее по отделам и размещению в 42 шкафах, установленных  
в 5 комнатах верхнего этажа Музея. Работа эта произведена единолично членом 
Музейной комиссии М. П. Беловым, которому за отсутствием средств, не могла 
быть даже предоставлена в помощь физическая сила для переноски многих 
сотен пудов» 17.

17 октября 1925 года Ленинградский отдел Главного управления научных 
и музейных учреждений передал в Музей главный предел иконостаса митро-
поличьей Крестовой церкви Александро- Невской лавры 18.

В 1927 году деятельность Музея была прекращена, а библиотека ликви-
дирована. Все музейное имущество было распределено между Музеем Города, 
Эрмитажем, Русским музеем и другими учреждениями 19.

В 2008 году на киностудии «Леннаучфильм» была создана документаль-
ная лента «Александро- Невская Лавра. ХХ век», в которой есть кадры об 
изъятии церковных ценностей. Авторами сценария были иеромонах Силуан 
(Конев) и режиссер фильма П. Я. Солдатенков. Рукопись сценария хранится 
в ЦГАЛИ СПб в фонде киностудии «Леннаучфильм» 20.

Таким образом, даже краткий обзор документов ЦГАЛИ СПб об изъятии 
церковных ценностей показывает перспективность их дальнейшего изучения.

15 ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 37. Л. 7.
16 Там же. Л. 15.
17 Там же. Л. 16.
18 Там же. Л. 19.
19 Там же. Л. 27.
20 ЦГАЛИ СПб. Ф. 243. Оп. 5. Д. 730. Л. 1–186.



171

Николаева Людмила Игоревна

Библиография

Архивные материалы:
1. Центральный государственный архив литературы и искусства Санкт- Петербурга 
(ЦГАЛИ СПб). Ф. 32. Оп. 1. Д. 1. Протоколы заседаний Совета Общества. 1921–1929. 
2. ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 7. Материалы по личному составу. 1918.
3. ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 8. Протоколы заседаний комиссии по восстановлению 
надгробий Лазаревского кладбища Александро- Невской Лавры. 1922–1934.
4. ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 37. Материалы о деятельности Музея отживающего 
культа. Т. 1. 1924.
5. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 31. Переписка с музеями и частными лицами об 
охране памятников искусства. 1919.
6. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 39. Переписка с музеями и частными лицами об 
охране памятников искусства и старины. 1919.
7. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 123. Журналы заседаний Совета Музейного фонда. 1922.
8. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 125. Журналы заседаний секции живописи, культуры 
и прикладного искусства. Т. 2. 1922.
9. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 160. Журналы заседаний художественного отделения 
Музейного фонда. 1923.
10. ЦГАЛИ СПб. Ф. 243. Оп. 5. Д. 730. Дело фильма «Александро- Невская Лавра. 
XX век» («В зеркале века сего»). Автор — иеромонах Силуан (Конев), режиссер — 
П. Солдатенков. 2008.

Литература:
1. Марголис А. Д. Из истории общества «Старый Петербург — Новый Ленинград» 
(1921–1938) // Фонтанка. 2017. № 22. С. 65–70.



172

Кафедра Исаакиевского собора

Обозный Константин Петрович
Свято- Филаретовский институт, факультет истории,

декан, кандидат исторических наук
г. Псков

Возрождение церковной жизни в Гдовском районе 
в 1941–1944 годы

Антицерковная политика советской власти накануне вой ны привела 
к полному разрушению структуры православной церкви в СССР. Не стала 
исключением в этом смысле и Ленинградская епархия, в  состав которой 
входили территории Псковской области и Гдовского района. Здесь к июню 
1941  года открытым остался всего один Свято- Афанасьевский храм  
в Гдове.

Через десять дней после входа немецких вой ск в  Псков, 19  июля, был 
захвачен Гдов. Трехлетняя оккупация привела к множеству разрушений и че-
ловеческих жертв, а  также к  массовому перемещению мирного населения. 
Одновременно с этим в первые дни начался стихийный процесс восстановле-
ния церковной жизни. Мирные жители, сохранившие веру и традиционную 
православную культуру, несмотря на атеистическую пропаганду и советские 
репрессии в отношении верующих, не дожидаясь специальных распоряжений 
и разрешений, начали открывать, ремонтировать и украшать церкви. В храмы 
возвращалась церковная утварь, иконы, литургические сосуды и антиминсы, 
которые были разобраны членами прихода в момент закрытия церквей. Суще-
ственной проблемой, с которой столкнулись верующие, было отсутствие свя-
щеннослужителей. Во вновь открытых храмах не было настоятелей, некому 
было совершать богослужения, таинства и обряды.

Решить эту проблему было суждено Экзарху Прибалтики митропо-
литу Сергию (Воскресенскому), который, начиная с весны 1941 года, воз-
главил церковную структуру на всей территории Прибалтики. В середине 
августа 1941  года, находясь в  оккупированной Риге, митрополит Сергий 
получил разрешение у немецких властей отправить группы православных 
миссионеров на занятые территории Ленинградской области. Накануне 
великого праздника Преображения Господа Иисуса Христа в Псков при-
были посланники экзарха — девять священников и  пять псаломщиков. 
Все они были хорошо образованны, имели миссионерский опыт и глубо-
кую укорененность в  христианской вере. В  день праздника Преображе-
ния в  Псковском Свято- Троицком соборе прошло торжественное бого-

УДК 261.7
+253



173

Обозный Константин Петрович

служение с участием нескольких священнослужителей и тысяч верующих  
жителей города, окрестных сел и деревень.

Вскоре священники- миссионеры со своими помощниками разъеха-
лись из Пскова в разных направлениях: в Остров, Порхов, Дно, Лугу, Гдов.  
По пути своего следования они освящали поруганные храмы, совершали 
богослужения, крестили детей, отпевали умерших. В Гдов отправился свя-
щенник Иоанн Легкий на подводе, запряженной лошадью. Несмотря на 
небольшое расстояние (120  км), поездка заняла около двух недель. Такое 
длительное путешествие было связано с  тем, что почти в  каждом селе на 
пути следования миссионера происходили встречи с крестьянами, которые 
просили освятить церковь, послужить молебен, совершить таинства. Так об 
этом времени свидетельствовал отец Иоанн: «Настроение у населения было 
такое высокое, что часто думалось: “Да были ли здесь гонения?”, и казалось, 
что сам воздух был насыщен религиозным горением» 1.

Благодаря отчету, который составил миссионер для митрополита Сер-
гия, можно восстановить хронику первых недель служения отца Иоанна. 
С раннего утра до позднего вечера священник проводил церковные служения. 
На первом месте было крещение детей до 16 лет, и за два с лишним месяца отец 
Иоанн лично крестил около 3,5 тысяч человек, порой десятки одновременно. 
А таинство причастия, как правило, продолжалось гораздо дольше, чем сама 
литургия — за одной службой причащалось по 500–600 человек 2.

Подобный духовный подъем был отмечен на всей оккупированной 
территории Ленинградской области. Осенью 1942  года под ведомством 
Псковской миссии действовало более двухсот приходов 3. Летом 1942 года по 
распоряжению экзарха Сергия (Воскресенского) область служения Миссии 
была разделена на 8 благочиннических округов: Псковский, Островский, 
Новгородский, Порховский, Солецкий, Ушаковский, Карташеский и  Гдов-
ский. Гдовское благочиние возглавил священник- миссионер Иоанн Легкий 4.

К  осени 1942  года в  Гдовском благочинии действовали 24 храма (это 
примерно третья часть от дореволюционной статистики), в  которых слу-
жили всего пять священнослужителей, духовно окормляя одновременно 

1 Алексеев В. И., Ставру Ф. Русская Православная Церковь на оккупированной немцами терри-
тории // Русское Возрождение. 1981. № 14. С. 149.
2 Там же.
3 Шкаровский М. В. Нацистская Германия и Православная Церковь. М. : Изд-во Крутиц. Патри-
аршего подворья: О-во любителей церков. истории, 2002. С. 382.
4 Известия и распоряжения по миссии // Православный Христианин. 1942. № 2/3. С. 12.



174

Кафедра Исаакиевского собора

по несколько приходов 5. К  началу 1944  года в  Гдовском округе с  различной  
регулярностью богослужения совершались в  более чем тридцати приходах.  
При этом кадровый дефицит клириков оставался одной из острейших проблем.

Имена священнослужителей, потрудившихся в  годы оккупации в  Гдов-
ском крае, сегодня в  основном известны. Это были клирики Прибалтийского 
экзархата, которые прибыли по благословению митрополита Сергия из 
Латвии, и духовенство из числа местных жителей, в том числе служившее 
в Ленинградской епархии в один из самых трудных периодов советских ре-
прессий. Вслед за отцом Иоанном Легким в Гдовское благочиние приехали 
из Прибалтики священники Роман Берзиньш, Виктор Першин, Владимир 
Соколов. Среди местного духовенства особенно активно проявили себя на 
поприще миссионерского служения: протоирей Владимир Ирадионов, иеро-
монах Лин (Никифоров), иереи Ливерий Воронов, Николай Сарапов, Алек-
сей Мясников, Алексей Маслов, протодиакон Феодор Юдин. Некоторые из 
этих священнослужителей прошли опыт гонений, тюремного заключения 
и каторжных работ, а часть в годы испытаний поддались давлению и сня-
ли священный сан, однако с началом военного времени принесли покаяние 
и получили разрешение церковноначалия вернуться к служению в Церкви, 
пополнив ряды Псковской миссии.

Заметное число православных клириков, подведомственных Управ-
лению Миссии в  Пскове, были рукоположены в  период оккупации  
в  1941–1943  годах. В  Гдовском благочинии это были священники Виктор 
Першин, Алексей Мясников, Алексей Маслов, Ливерий Воронов.

Разные источники свидетельствуют об особом духовном подъеме, ко-
торый охватил верующих Гдовского округа весной- летом 1942  года. Наряду 
с регулярными богослужениями возродилась традиция торжественных крест-
ных ходов, так любимых среди простого народа. В городе Гдове при большом 
стечении верующих на праздник Троицы состоялся крестный ход из Свято- 
Афанасьевского храма. Из погоста Кунестье в деревню Трутнево 15 мая веру-
ющие прошли крестным ходом к  почитаемому источнику, где по преданию 
был явлен образ Пресвятой Богородицы. Процессия верующих была настоль-
ко массовой, что крестный ход растянулся на два километра. В  конце мая 
1942 года «состоялся крестный ход из Гдова в ближайшие деревни. В крест-
ном ходе участвовало местное духовенство. По дороге служили молебны око-

5 Сведения о церквах, приходах и священниках бывших Псковской и Петроградской губерний // 
Православный Христианин. 1943. № 1/2 (6/7). С. 8.



175

Обозный Константин Петрович

ло нив и  стад, а  по желанию жителей, и  в  некоторых избах. Впервые после  
24-летнего владычества безбожной коммунистической власти на зеленеющих 
нивах звучали слова молитв и песнопений» 6.

С  неменьшим подъемом и  благоговением в  Гдовском уезде до революции 
ежегодно отмечали день памяти просветителей славянских народов святых рав-
ноапостольных Мефодия и Кирилла, который также совершался с многолюдным 
крестным ходом. В июне 1943 года это происходило так: благочестивые гдовичи 
«собрались одновременно в  трех волостях и  в  назначенное время отправились 
к городу, неся хоругви и иконы. Навстречу крестному ходу из города вышли око-
ло 500 школьников: они выстроились ровными рядами по обеим сторонам до-
роги. К ним приблизился крестный ход, растянувшийся более чем на километр.  
Объединившись, богомольцы подошли к  церкви св. Афанасия, церковную пло-
щадь заполнило несколько тысяч человек. Протоиерей отец Владимир и протоди-
акон Феодор Юдин отслужили молебен святым Кириллу и Мефодию» 7.

Как и в других благочиниях Псковской миссии, в Гдовском округе духо-
венство проводило миссионерскую и просветительскую работу среди взрос-
лых и  молодежи (через проповедь и  внебогослужебные беседы), в  школах 
возрождалась традиция проведения уроков Закона Божия.

Особо следует остановиться на делах милосердия и благотворительно-
сти, которыми занимались члены Псковской миссии в Гдовском благочинии. 
Как и во многих других делах, в этом направлении много потрудился бла-
гочинный отец Иоанн Легкий. За время служения в Гдове он снискал ува-
жение и любовь церковного народа и местной общественности. В октябре 
1942 года на имя экзарха Сергия пришло прошение о назначении епископа 
Иоанна председателем псковского благотворительного общества «Народная 
Помощь», деятельность которого простиралась и на Гдовский район.

Осенью 1942 года в Гдове существовал Комитет помощи детям-сиротам, 
однако в  условиях военного времени и  бедности населения, признать эффек-
тивной его работу было нельзя. Вскоре Комитет обрел в  лице священника- 
миссионера Виктора Першина энергичного помощника и организатора. Першин 
приехал в этот край из Латвии. Он был рукоположен в священный сан в Риге 
в мае 1942 года и затем выехал в прифронтовые районы России, где включился 
в богослужебную и благотворительную деятельность Псковской миссии.

6 Молитва на нивах // Псковский вестник. 1942. 20 июня. № 22 (34). С. 3.
7 Корнилов А. А. Преображение России. Нижний Новгород : Нижегородский университет, 2000. 
С. 58.



176

Кафедра Исаакиевского собора

Священник Виктор Першин, всерьез обеспокоенный малой  
эффективностью помощи обездоленным детям, обратился с ходатайством 
о помощи к экзарху Сергию в Ригу. В частности он обратился с просьбой 
о  проведении в  границах Латвийской епархии в  православных приходах 
акции сбора помощи «…для снабжения русских беженцев и  200 детей- 
сирот в  Гдове бельем, одеждой и  обувью» 8. Экзарх Сергий поручил рас-
смотреть это ходатайство на заседании Епархиального совета Латвийской 
Православной Церкви. После рассмотрения Епархиальный совет разо-
слал специальный циркуляр, в котором подведомственному духовенству 
предлагалось произвести на приходах сбор детской одежды для возраста  
от 1 до 12  лет. Пожертвования передавались в  пункт сбора, располагав-
шийся в Свято- Троицком Рижском женском монастыре. В первую очередь 
этот циркуляр был разослан настоятелям храмов Рижского благочиния, 
а затем и по всем остальным округам Латвийской Православной Церкви. 
В завершающей части документа следовала фраза: «Ввиду вопиющей нуж-
ды, подтвержденной сообщениями с  мест, предлагается Вам сделать все 
возможное для наибольшего успеха указанного сбора» 9.

Благотворительная акция помощи русским детям прошла успешно.  
Об этом можно судить благодаря письмам с благодарностью в адрес экзарха 
Сергия от председателя Комитета помощи детям и от начальника Гдовского 
района. В  частности, в  одном из этих писем были такие слова: «Проводи-
мая Вами деятельность по оказанию помощи значительная, но нужда велика 
и мы выражаем надежду, что и в дальнейшем Вы не оставите без помощи 
призреваемых наших детей» 10.

Среди благодарственных слов в адрес церковнослужителей, была особо 
подчеркнута роль священника Виктора Першина, который «принял горячее 
участие в Комитете и неослабно и с большой энергией» трудился в оказании 
помощи сиротам 11.

В  адрес Экзарха Прибалтики митрополита Сергия (Воскресенского) 
приходило множество писем от прихожан храмов, открытых при поддержке 

8 Латвийский государственный исторический архив (ЛГИА). Ф. 7469. Оп. 2. Д. 296. Л. 56.
9 Latvian SSR State Security Committee (KGB) most dangerous Antigovernment criminals’ personal 
cases (Бывший архив КГБ Латвийской ССР). Дела особо опасных противогосударственных кри-
минальных персон Комитета Государственной безопасности Латвийского ССР. Оп. 1. Д. 6641 
Следственное дело в  отношении члена Внутренней Православной Миссии в  Латвии Германа 
Васильевича Жегалова.
10 ЛГИА. Ф. 7469. Оп. 2. Д. 296. Л. 67.
11 Там же.



177

Обозный Константин Петрович

Псковской миссии. Такие письма приходили в экзаршую канцелярию и из 
Гдовского района. Весной 1943 года за подписью церковного старосты Его-
рова пришло послание из погоста Сижно: «Сегодня в канун праздника Бла-
говещения Пресвятой Богородицы граждане прихода Сижно сподобились  
великой благодати Господней. Более 10 лет церковь была закрыта, и мы были 
лишены слова Божьего. Господь Бог послал нам священника отца Виктора 
Першина и  протодиакона отца Феодора Юдина, которые освятили пере-
полненный храм Божий и  совершили торжественное богослужение. При 
водосвятном молебне все молящиеся, захваченные религиозным чувством, 
пропели молитву “Царю Небесный” и  при погружении креста — “Спаси,  
Господи, люди твоя”. Отец Виктор после водосвятного молебна сказал слово, 
которое так тронуло молящихся, что все плакали и коленопреклоненно бла-
годарили». Завершался этот текст такими словами: «Считаем долгом своим 
выразить Вам, Владыко, сердечную благодарность за таких священников, 
которые несут апостольский труд» 12.

Митрополит Сергий (Воскресенский) в 1942 году учредил специальную 
церковную награду — орден Миссии, которой были удостоены наиболее ак-
тивные члены Псковской Православной миссии. Среди них были благочин-
ный Гдовского округа отец Иоанн Легкий и протодиакон Феодор Юдин 13.

Подобные знаки поощрения, конечно, важны, но еще важнее была по-
мощь членов Миссии русскому народу в возвращении к Богу и Церкви и про-
свещение своей паствы, в  число которой входили вчерашние коммунисты 
и комсомольцы. Своим миссионерским служением они восстанавливали ду-
ховную связь с отцами, с исповедниками и новомучениками церкви россий-
ской. Неслучайно обложку одного из номеров миссионерского журнала «Пра-
вославный Христианин» 14 украсила фотография святителя Тихона, Патриарха 
Московского, и  священномученика Вениамина, митрополита Петроградско-
го. Это говорило не только о том, что Прибалтийский Экзархат и Псковская 
миссия даже в период немецкой оккупации оставались в юрисдикции патри-
аршей церкви — Московской Патриархии, но также о сохранении духовной 
преемственности с подвижниками и святыми российской церкви, претерпев-
шими гонения и мученическую смерть от безбожников и разорителей земли 
русской. Исполнялись слова апологета христианской церкви Тертуллиана:  

12 ЛГИА. Ф. 7469. Оп. 2. Д. 296. Л. 68.
13 Архив УФСБ РФ по Псковской области. Д. АА 10676. Т. 4. Л. 861.
14 «Православный Христианин» — печатный орган Псковской Православной миссии. Церковный 
журнал, который выходил с осени 1942 по май 1944 г.



178

Кафедра Исаакиевского собора

«Кровь мучеников есть семя Церкви». Весьма примечательно, что в  начале 
1943 года вышел циркуляр для духовенства Миссии, в котором предписыва-
лось «просить верующих людей припомнить имена своих бывших духовных 
пастырей, чтобы записать их в синодик местной церкви для постоянного по-
миновения за богослужением» 15. Это было реальное действие, которое могло 
бы сохранить духовную память, обреченную большевиками на уничтожение. 
В  этом документе предлагалось составлять отчеты, в  которых необходимо 
было «…подробно изобразить жизнь прихода за время лихолетья: начало го-
нений на Церковь, на духовенство, на верующих, закрытие храмов, превраще-
ние их в места увеселений… приспособление их под различные склады, или 
полное разрушение их. Описать и способы гонений на верующих, притесне-
ния, аресты, высылки, отнятие имущества, лишение прав за исповедание веры 
и пр. …дать картину приходской жизни за период гонений…» 16.

Собранные сведения священники- миссионеры отправляли в  Псков 
в Управление Миссии. Некоторые из подобных описаний сохранились в ар-
хивах и  на сегодняшний день являются порой единственным свидетель-
ством о гонениях на Церковь в 1920–1930 годы.

Многие члены Псковской миссии также стали причастны к  опыту 
исповедничества и мученичества, как и Петроградский митрополит Вени-
амин. После освобождения Прибалтики и  Ленинградской области от не-
мецких вой ск наиболее яркие и  активные миссионеры были арестованы 
и  осуждены на долгие годы заключения (от  10 до 20  лет исправительно- 
трудовых лагерей). Среди духовенства Гдовского округа были арестованы 
и осуждены: протоиерей Владимир Ирадионов, иеромонах Лин (Никифо-
ров), протодиакон Феодор Юдин, священники Виктор Першин, Роман Бер-
зиньш, Ливерий Воронов 17.

Трагична судьба экзарха Сергия (Воскресенского). Его жизнь оборва-
лась на пике служения. 29 апреля 1944 года он погиб от рук наемных убийц, 
но организаторы этого преступления до сих пор не установлены. Благо-
чинный Гдовского округа священник- миссионер Иоанн Легкий занимал 
эту должность до весны 1943 года. После тяжелой болезни он был отозван 
экзархом Сергием в  Ригу, стал членом Епархиального совета и  ключарем 
Христо- Рождественского собора. Осенью 1944  года вместе с другими кли-
риками Рижской епархии он эвакуировался на Запад и продолжал свое мис-
сионерское служение в послевоенный период в Германии. Жизненный путь  

15 Циркулярное распоряжение по Миссии // Православный Христианин. 1943. № 1/2 (6/7). С. 8.
16 Там же. 
17 См. подробнее: Обозный К. П. Протоиерей Ливерий Воронов: материалы к биографии // Вестник 
СФИ. 2021. Вып. 38. С. 124–159.



179

Обозный Константин Петрович

подвижника и миссионера Иоанна Легкого завершился в США в епископ-
ском сане зарубежной церкви (РПЦЗ) 10 марта 1995 года 18.

После смерти своего папы в 1997 году Галина Ивановна Легкая приеха-
ла из США в Гдов, чтобы лично увидеть эти места, где много трудился отец 
Иоанн. Галина Ивановна познакомилась с местным священником — отцом 
Михаилом, который восстанавливал здесь церковную жизнь и  отстроил  
Димитриевский собор, разрушенный в годы вой ны. После этого семья Лег-
ких оказала значительную помощь в  строительстве просторного приход-
ского дома, в  котором разместилась воскресная школа. Усилиями дочерей 
епископа Иоанна в Псковское духовное училище была передана его библио-
тека, состоящая из сотен томов, в том числе весьма редких изданий. Можно 
сказать, что служение Псковской миссии прикровенно происходит и в наши 
дни, когда русскому народу так не хватает веры и верности христианским 
ценностям. В этом особое значение имеет приобщение к памяти о святых 
исповедниках и новомучениках Церкви Российской.

Библиография
Архивные материалы:
1. Архив УФСБ РФ по Псковской области. Д. АА 10676. Т. 4.
2. Latvian SSR State Security Committee (KGB) most dangerous Antigovernment 
criminals’ personal cases (Бывший архив КГБ Латвийской ССР). Дела особо опасных 
противогосударственных криминальных персон Комитета Государственной 
безопасности Латвийского ССР. Оп. 1. Д. 6641. Следственное дело в отношении члена 
Внутренней Православной Миссии в Латвии Германа Васильевича Жегалова.
3. Латвийский государственный исторический архив (ЛГИА). Ф. 7469. Оп. 2. Д. 296.
Литература:
1. Алексеев В. И., Ставру Ф. Русская Православная Церковь на оккупированной 
немцами территории // Русское Возрождение. 1981. № 14. С. 118–154.
2. Корнилов А. А. Преображение России. О православном возрождении на 
оккупированных территориях СССР (1941–1944 гг.). Нижний Новгород. 2000. 192 с.
3. Легкая И. И. Летающий архиерей. М. : Посев, 2014. 200 с.
4. Молитва на нивах // Псковский Вестник. 1942. 20 июня. № 22 (34). С. 3.
5. Обозный К. П. Протоиерей Ливерий Воронов: материалы к биографии // Вестник 
Свято- Филаретовского института. 2021. Вып. 38. С. 124–159. 
6. Православный Христианин. 1942. № 2/3. С. 12.
7. Православный Христианин. 1943. № 1/2 (6/7). С. 8.
8. Шкаровский М. В. Нацистская Германия и Православная Церковь. М. : Изд-во 
Крутицкого Патриаршего подворья: О-во любителей церков. истории, 2002. 522 с.

18 См. подробнее: Легкая И. И. Летающий архиерей. М. : Посев. 2014. 200 с.



180

Кафедра Исаакиевского собора

Пивоварова Надежда Валерьевна
Государственный Русский музей,

ведущий научный сотрудник,
кандидат искусствоведения

Музеефикация собраний монастырских ризниц 
в 1920-е годы.

Деятельность Отдела охраны памятников искусства 
и старины и Русского музея по охране и реставрации 
памятников церковного искусства Северной области

В фондах Русского музея хранится ценное собрание памятников цер-
ковной старины, вывезенных в 1920-е годы из ликвидированных монастыр-
ских ризниц. Их поступление по сути явилось альтернативой мероприятиям 
советской власти по изъятию церковных ценностей, приобретшему широ-
кие масштабы после опубликования декрета ВЦИК от 27 декабря 1921 года 
«О ценностях, находящихся в церквах и монастырях», постановления ВЦИК 
от 2  января 1922  года «О  ликвидации церковного имущества» и,  наконец, 
декрета от 16 (23) февраля того же года «Об изъятии церковных ценностей».

Как ни странно, правительственные директивы, оформленные в виде 
декретов и постановлений и опубликованные в периодической печати, из-
вестны ныне лучше, чем мероприятия по сохранению и музеефикации цер-
ковного имущества. Неудивительно, что роль музеев в спасении церковных 
ценностей в 1920–1930-е годы до сих пор остается недооцененной, а деятель-
ность музейных работников тех лет нередко рассматривается как пособни-
чество богоборческому государству. Восстановить справедливость помога-
ют документы, хранящиеся в крупнейших архивах Санкт- Петербурга.

Материалы, относящиеся к обследованию монастырских ризниц и вы-
возу древностей в Петроград, хранятся в нескольких петербургских архивах. 
Это связано не только с  особенностями делопроизводства первых после-
революционных лет, но и с последующим перераспределением документов 
между учреждениями 1. Составить цельную и объективную картину проис-

1 Речь в первую очередь идет о материалах Музейного фонда (до 1921  г. — Отдел по охране, 
учету и  регистрации памятников искусства и  старины), документы которого ныне находят-
ся в Архиве Государственного Эрмитажа (АГЭ. Ф. 4), в Центральном государственном архи-
ве литературы и  искусства Санкт- Петербурга (ЦГАЛИ СПб. Ф.  36), частично в  научном ар-
хиве Института истории материальной культуры (НА  ИИМК РАН. Ф.  67)  и в  Центральном  

УДК 069.4
+27-526.1



181

Пивоварова Надежда Валерьевна

ходившего можно лишь с учетом всего комплекса документальных источ-
ников и материалов, проливающих свет не только на обстоятельства вывоза  
памятников, но и  на условия хранения церковных ценностей в  ризницах 
и на состояние сохранности самих предметов.

Работы по обследованию, приему на учет и вывозу в музеи церковно-
го имущества, имеющего художественную и историческую ценность, были 
возложены на экспертов Отдела охраны памятников искусства и старины 2 
(Музейный фонд). Уже в  начале 1921  года Иногородняя секция ООПИС 3  
составила план работ по охране провинции на текущий год, в  котором 
значились девять губерний: Петроградская, Новгородская, Череповецкая, 
Северо- Двинская, Олонецкая, Архангельская, Псковская, Витебская и Смо-
ленская 4. Среди объектов в губерниях, подлежавших обследованию, значи-
лись и монастыри. Так, в план по Череповецкой губернии, включавшей в то 
время пять уездов — Кирилловский, Белозерский, Череповецкий, Тихвин-
ский и Устюженский, — вошел Кирилло- Белозерский монастырь. Комплекс 
работ предусматривал организацию в монастыре музейного фонда и окон-
чание описи его художественно- исторического имущества.

Одной из причин, ускоривших музеефикацию монастырских древно-
стей, стало издание декрета «Об изъятии церковных ценностей». Это акти-
визировало деятельность членов комиссии Помгола, изымавших из церквей 
и  монастырей не только изделия из драгоценных металлов немузейного 
значения, но и древние произведения церковного искусства 5. Данное обсто-
ятельство, как и передача монастырских зданий различным организациям, 
заставили изыскивать возможности для спасения от повреждения и гибели 
памятников церковной старины. Надлежащее хранение им могли обеспе-
чить только музеи.

государственном архиве Санкт Петербурга (ЦГА СПб. Ф. 2555, 2556). Подлинники документов, 
направленных Музейным фондом в Государственный Русский музей с резолюциями директо-
ров музея, сохраняются в Ведомственном архиве Русского музея (ВА ГРМ).
2 Далее — ООПИС.
3 На иногороднюю или V секцию возлагались функции обследования памятников в провинции. 
Подробнее о структуре Музейного фонда см. в статье: Гафифуллин Р. Р. Ленинградский Государ-
ственный музейный фонд. 1917–1929 годы. Структура и основные направления деятельности 
// Судьбы музейных коллекций. Материалы  VI Царскосельской научной конференции. 2000. 
С. 314–326. [особо с. 315–316]
4 ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 126. Л. 7 об. — 9.
5 Подробнее об этом См.: Пивоварова Н. В. Деятельность Комиссии «помгола» и поступление 
памятников церковного искусства в Государственный Русский музей в конце 1920-х — начале 
1930 гг. // Проблемы хранения и реставрации экспонатов в художественном музее. Материалы 
научно- практического семинара (26–27 апреля 2006 г.). 2006. С. 9–17.



182

Кафедра Исаакиевского собора

В марте- апреле 1922 года в Кирилло- Белозерском, тихвинских Успен-
ском и Введенском монастырях работали эксперты Главмузея и представи-
тели комиссии Помгола. Все ценности, в том числе зарегистрированные как 
музейные, были вывезены в город Череповец 6. Дальнейшее попечение о них, 
начиная с регистрации и заканчивая вывозом на хранение в Петроград, при-
няли на себя представители Музейного фонда, в первую очередь Б. Н. Молас 7, 
Ф. А. Каликин 8, М. П. Мошков 9.

Следует отметить, что вопрос о необходимости вывоза из кириллов-
ской ризницы ценнейших произведений церковного шитья был поднят еще 
в  1920  году помощником хранителя Отделения древнерусского искусства 
Русского музея А. П. Смирновым 10. В  это время он совершил экспедицию 

6 См.: Сведения о работе экспертов Главмузея по изъятиям церковных ценностей вне Петрограда 
// АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 989. Л. 4–4 об. Представителями от Главмузея выступали: в Кирилло- 
Белозерском монастыре эксперты Бриллиантов и Кукушкин, в Тихвине — Мордвинов.
7 Молас Борис Николаевич (1874–1938) — юрист, музеевед, заведующий секретариатом АН СССР. 
В 1919 г. зачислен сотрудником Иногородней секции ООПИС, в 1919–1922 гг. состоял уполно-
моченным по охране памятников искусства и старины вне Петрограда. Обследовал памятники 
Олонецкой, Вологодской, Архангельской и др. губерний, в том числе Соловецкий и Александро- 
Свирский монастыри. См. анкетный лист: ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 229. Л. 205. 30 ноября 
1929 г. арестован по «Академическому делу», в 1938 г. расстрелян. См. о нем: Ленинградский 
мартиролог. 1937–1938. Т. 7: Январь 1938 года. СПб., 2007. С. 280, 602–605.
8 Каликин Федор Антонович (1885–1972) — иконописец, реставратор, в 1921–1928 гг. эксперт 
Музейного фонда. В 1920-е гг. совершил многочисленные командировки по Северу (Олонецкая, 
Вологодская, Архангельская губернии). Зарегистрировал и вывез в Петроград- Ленинград сотни 
памятников древности из северных монастырей. См. анкетный лист 1924 г.: ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. 
Оп. 1. Д. 229. Л. 154–156 об.
9 Мошков Марк Павлович (1887–?) — выпускник Училища технического рисования баро-
на А. Л. Штиглица, с 1914 г. — преподаватель изобразительного искусства. С 1919 г. служил 
в Отделе Музеев, в 1922 г. зачислен в Музейный фонд «по охране и учету вне Петрограда».  
См.: ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 85. Л. 23; Д. 229. Л. 222, 227, 227 об. и др. Совместно с Ф. А. Кали-
киным участвовал в поездках по северным монастырям, зарегистрировал и вывез в Петроград — 
Ленинград многие церковные памятники. Уволен из Музейного фонда в связи с его ликвидацией 
в 1928 г. Подробнее См.: Пивоварова Н. В. Федор Антонович Каликин. Материалы к биографии 
реставратора, иконописца и собирателя русских древностей. Ч. III: Обследование и регистрация 
памятников церковной старины в начале 1920-х гг. // София. Издание Новгородской епархии. 
Великий Новгород, 2022. № 4. С. 23–27.
10 Смирнов Алексей Петрович (1889–1937) — один из талантливейших исследователей искус-
ства Византии, изучавший византийские иконы, в  то время хранившиеся в  Русском музее. 
Принят на службу в Русский музей в 1920 г. в качестве ассистента, впоследствии — помощник 
хранителя Отделения древнерусского искусства. Арестован в  1925  г., но вскоре освобожден, 
арестован повторно в 1929 г. Погиб в Соловецком лагере особого назначения. Подробнее о нем: 
Пивоварова Н. В. Алексей Петрович Смирнов — исследователь памятников византийского ис-
кусства // Византия в  контексте мировой истории. Материалы научной конференции. СПб., 
2004. С. 121–128; Она же. А. П. Смирнов — помощник хранителя отделения древнерусского ис-
кусства Государственного Русского музея // Хранители. Материалы XI Царскосельской научной 
конференции. 2005. С. 272–280 [с анализом предшествующей литературы].



183

Пивоварова Надежда Валерьевна

в Белозерский край, по итогам которой 4 августа 1920 года подал записку 
в Совет Художественного отдела. Смирнов обратил внимание членов Совета 
на сложное состояние сохранности хрупких тканей. По содержанию его до-
клада было принято решение обратиться в Отдел охраны памятников о пе-
редаче кирилловского шитья в Русский музей 11.

Спустя три года, в 1923-м, памятники из ризницы Кирилло- Белозерского 
монастыря были вывезены в  Петроград сотрудниками Музейного фонда. 
3  августа в  Кирилло- Белозерский, Кирилло- Новоезерский и  Ферапонтов  
монастыри был командирован эксперт Музейного фонда Ф. А. Каликин. 
Ему поручалось принятие «срочных мер охраны находящихся в  этих мо-
настырях памятников искусства и старины, в том числе древней живописи 
и  древнего шитья» 12. Имея (в  случае крайней необходимости) полномочия 
на вывоз древних вещей в  Петроградскую реставрационную мастерскую, 
Ф. А. Каликин доставил в фонд «наиболее ветхие по состоянию и подлежа-
щие немедленной реставрации из помещения б. ризницы, арсенала и церквей  
Кириллова монастыря художественно- исторические предметы» в количестве 
64 номеров 13. Это позволило возобновить ходатайство о закреплении их за 
Русским музеем 14. Поступление заложило основание для одного из лучших 
в  России собраний церковного шитья, интенсивно пополнявшегося и  впо-
следствии 15.

В октябре 1922 года в Музейный фонд были доставлены предметы из 
другой уникальной по богатству монастырской ризницы, находившейся 

11 ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 170. Л. 23–23 об.; Д. 168. Л. 27. Передача в то время не состоялась, 
поскольку сохранность шитья была признана особой комиссией удовлетворительной (Там же. 
Л. 50, 51).
12 ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 756. Л. 38–38 об.
13 Там же. Л. 40 [копия акта от 30 августа 1923 г.]; Л. 39–39 об. [Опись вещей, составленная 
в 1920 и 1921 гг. сотрудниками Отдела охраны памятников искусства и старины Горшечниковым  
и Каликиным].
14 См.: отношение ГРМ в ГМФ (Государственный музейный фонд) от 26 сентября 1923 г. с прось-
бой передать на временное хранение и изучение памятники древнерусского искусства из ризниц 
Кирилло- Белозерского и Александро- Свирского монастырей (АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 51. Л. 243).  
По ходатайству музея в ГРМ поступили 16 произведений лицевого шитья, а также книги, мини-
атюрный складень и церковные облачения. Памятники принимал сам А. П. Смирнов (мандат от 
24 октября 1923 г.). См.: ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 314. Л. 35. Одновременно были получены 
два предмета из Александро- Свирского монастыря: лицевой покров «Преподобный Александр 
Свирский» и пелена «Апостол Петр».
15 Наряду с произведениями шитья из кирилловской ризницы в музей были переданы печатное 
Евангелие 1745 г. в зеленом бархатном переплете с серебряным окладом середины XVII в. и 1695 г. 
и напрестольный мощехранительный крест 40-х гг. XVII в. Чуть позже было доставлено знаме-
нитое Христофорово Евангелие в драгоценном окладе 1422 и 1534 гг.



184

Кафедра Исаакиевского собора

в  Соловецком монастыре 16. Основу этого поступления также составляли 
произведения древнего лицевого и орнаментального шитья. Дополняли его 
образцы деревянной церковной утвари и антиминсы 17. Вывоз памятников 
в хранилища Музфонда был возложен на М. П. Мошкова и Ф. А. Каликина, 
а прием в Русский музей осуществлял все тот же А. П. Смирнов 18.

Регистрацию и  вывоз в  Петроград- Ленинград предметов из 
Александро- Свирского монастыря можно считать одним из главных ох-
ранных мероприятий, предпринятых при участии Ф. А. Каликина. Архив-
ные документы содержат многочисленные свидетельства о его поездках по 
Олонецкой губернии, в том числе в Александро- Свирский монастырь. Ранее 
других принадлежностей монастырской ризницы в  Петроград попали два 
драгоценных креста 1576 и 1592 годов, поступившие в Русский музей через 
Государственный Эрмитаж в июле 1924 года 19.

Особое внимание на судьбу монастырских сокровищ было обраще-
но после принятия постановления 29  ноября 1924  года о  закрытии церквей 
Александро- Свирского монастыря. В  январе 1925  года, в  связи с  перенесе-
нием древностей из Покровской монастырской церкви в  Преображенскую, 
Совет Художественного отдела Русского музея постановил командировать 
А. П. Смирнова в  монастырь 20. Однако потребность в  командировке неожи-
данно отпала: в  конце января 1925  года Ф. А. Каликин доставил памятники 
в Музейный фонд 21. Таким образом, собрание драгоценной ризничной утвари  
Русского музея пополнилось несколькими напрестольными Евангелиями 

16 Подробнее о собрании: Пивоварова Н. В. Памятники из Соловецкой ризницы в собрании Русско-
го музея. Обзор коллекции // Музыкальное наследие Соловецкого монастыря и социокультурное 
пространство Русского Поморья». Вып. 2 : Сборник научных статей и публикаций текстов / сост. 
и науч. ред. М. С. Егорова, А. Н. Кручинина. СПб. ; Саратов, 2023. С. 84–90.
17 В Петрограде оказалось сравнительно небольшое количество икон в драгоценных окладах, 
составлявших гордость Соловецкой ризницы, поскольку их основная часть была изъята комис-
сией «Помгола» и вывезена в Москву. Эти иконы поступили в собрание Музеев Московского 
Кремля. См. о них: Сохраненные святыни Соловецкого монастыря: Каталог выставки. М., 2001.
18 Соловецкое собрание было принято в ГРМ в феврале 1923 г. Передаточная опись включала  
111 порядковых номеров предметов, однако реально их поступило больше, поскольку в несколь-
ких случаях под одним номером значились несколько вещей.
19 ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 403. Л. 45; Д. 407. Л. 1–1 об. Кресты были переданы в Эрмитаж 
в июле 1923 г. (АГЭ. Ф. 1. Оп. V (1923). Д. 297. Л. 56, 58). Экспонировались на выставке церковной 
старины, организованной в Эрмитаже.
20 ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 404. Л. 2–2 об.
21 Вывезены из монастыря по акту от 14–26 января 1925 г., приняты в музей А. П. Смирновым 
4 февраля 1925 г. (ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 461. Л. 1 [акт передачи], Л. 2–6 об. [копия описи 
предметов]; Оп. 10. Д. 419. Л. 42, 43).



185

Пивоварова Надежда Валерьевна

(в  том числе 1633 и  1711  годов), водосвятной чашей 1647  года и  кропилом 
1665 года, напрестольным серебряным чеканным крестом 1682 года, крышкой 
серебряной раки преподобного Александра Свирского, пятью лампадами 22.

Обследование ризниц Успенского мужского и Введенского женского мо-
настырей в Тихвине было поручено научному сотруднику Государственного 
музейного фонда М. П. Мошкову — опытному эксперту, проводившему ана-
логичные работы в соборах и ризнице Соловецкого монастыря в 1922 году 23. 
13 и 17 сентября 1926 года в хранилища Музейного фонда были вывезены 
75 произведений церковного искусства из Введенского и 57 из Успенского 
монастыря, а  также 8 предметов из городского Спасо- Преображенского  
собора: потиры, дискосы, звездицы, тарели, Евангелия и другие 24. 12 янва-
ря 1927  года администрация Русского музея обратилась в  Отдел по делам  
музеев с просьбой о передаче памятников из Тихвина на хранение в музей 25. 
Ходатайства были удовлетворены 26.

Памятники, поступавшие в Русский музей из монастырских ризниц, нуж-
дались в срочной реставрации. Наглядное свидетельство можно найти в отчете 
М. П. Мошкова и Ф. А. Каликина, вывозивших в Петроград иконы в драгоцен-
ных окладах из Соловецкой ризницы. Их сохранность эксперты определяли 

22 Обзор памятников прикладного искусства См.: Петренко Т. А. Произведения древнерус-
ского прикладного искусства из Александро- Свирского монастыря (по  архивным материа-
лам) // Государственный Русский музей. Страницы истории отечественного искусства: XII — 
первая половина XIX  века. СПб., 2002. Вып. VIII. С.  25–45; Соловьева И. Д. Свято-Троицкий 
Александро- Свирский монастырь. Художественное наследие и  историческая летопись. СПб., 
2008. С. 140–152, 159–174, 200–208. Кат. 12–40; С. 210. Кат. 44.
23 См.: Тутова Т. А. История поступления Соловецкого собрания в  Оружейную палату //  
Сохраненные святыни Соловецкого монастыря. Каталог выставки. М., 2001. С. 13–38.
24 Эти цифры также требуют уточнения, поскольку под одним порядковым номером нередко 
значилось по несколько предметов. Последующая передача в Русский музей осуществлялась по-
степенно, предметы поступали из Музейного фонда в мае-августе 1928 г. несколькими партия-
ми. Подробнее об этом См.: Пивоварова Н. В. Из истории поступления тихвинских памятников 
в собрание Государственного Русского музея в 1920–1930-е годы // На рубеже культур: Тихвин 
в XVII столетии. Материалы научно- практической конференции. 2015. С. 96–100.
25 ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 568. Л. 3; Д. 569. Л. 8. Список предметов из Тихвина, отобран-
ных Русским музеем из ЛОГМФ: Там же. Д. 568. Л. 4–4 об.; Д. 569. Л. 31–31 об. См. также текст 
ходатайства и. о. директора ГРМ Н. П. Черепнина уполномоченному НКП от 22  марта 1927  г. 
(Там же. Д. 568. Л. 91–91 об.; АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 224. Л. 1–1 об.) и отношение директора ГРМ 
П. И. Воробьева в ЛОГМФ от 9 января 1928 г. по тому же предмету (АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 224. Л. 2).
26 Обзор тихвинской коллекции драгоценной утвари см. в статье: Макарова А. А., Клюканова О. В., 
Пивоварова Н. В. Надписи в художественной структуре произведений средневековых серебряни-
ков. Памятники церковного искусства из древнего Тихвина в собрании Русского музея // Вестник 
Санкт- Петербургского университета. Искусствоведение. 2021. Т. 11, вып. 3. С. 467–493.



186

Кафедра Исаакиевского собора

как «слабые по состоянию» 27. То же можно сказать и о произведениях лицевого 
шитья, подвергавшихся в  монастырях неоднократным переделкам и  зачастую 
утративших древние фоны, надписи и каймы 28. Реставрационные мероприятия, 
предпринятые в Русском музее в 1920–1930-е годы, включали закрепление ветхих 
тканей и нитей или полную замену истлевших фонов и кайм. Попадая в добрые 
руки реставраторов, монастырские древности обретали новую жизнь уже не 
в качестве богослужебного, но музейного предмета.

Библиография

Архивные материалы:
1. Архив Государственного Эрмитажа (АГЭ). Ф. 1. Оп. V (1923). Д. 297. Материалы 
о поступлении в Эрмитаж художественных предметов и картин. 03.01–31.12.1923.
2. АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 51. Акты выдач музейных предметов в Русский музей. 
11.08.1921–10.10.1925.
3. АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 224. Акты выдач музейных предметов в Русский музей. 
22.03.1927–29.07.1929.
4. АГЭ. Ф. 4. Оп. 1. Д. 989. Список церквей, акты, доклады и переписка по изъятию 
церковных ценностей в распоряжение Помгола и взятии на учет церковных 
ценностей музейного значения. 22.11.1923–17.04.1929.
5. Ведомственный архив Государственного Русского музея (ВА ГРМ). Ф. ГРМ (I).  
Оп. 6. Д. 168. Переписка с Отделом охраны, учета и регистрации памятников 
искусства и старины. 03.1920–28.12.1920.
6. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 170. Отдел древнерусской живописи. 20.03–30.11.1920.
7. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 314. Выписки из журналов заседаний Совета 
Художественного отдела по вопросам организации выставок, передачи экспонатов, 
командировок сотрудников. 23.01–21.12.1923.
8. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 403. О передаче художественных произведений из 
различных учреждений. 1924.
9. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 404. I Отделение. 10.12.1924–21.11.1925.
10. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 407. Акты. 1924.
11. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 461. Акты. 1925. 16.01–09.12.1925.

27 Тутова Т. А. История поступления Соловецкого собрания в Оружейную палату. С. 27.
28 Об изменении облика шитых произведений в процессе их бытования в Кирилло- Белозерском 
монастыре: Пивоварова Н. В. О судьбе древнерусского художественного наследия в конце XVIII — 
первой трети XIX в. К истории распродаж церковного имущества Кирилло- Белозерского мона-
стыря // Кафедра. Сб. науч. ст. / сост. А. В. Квятковский, Е. К. Чернышева. 2012. Вып. X. С. 231; 
Она же. Опись 1802 г. как источник по истории ризницы Кирилло- Белозерского монастыря 
// Книжные центры Древней Руси. Книжники и рукописи Кирилло- Белозерского монастыря. 
СПб., 2014. С. 401–403.



187

Пивоварова Надежда Валерьевна

12. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 568. По Художественному отделу (научно- 
художественная часть). 05.01–30.12.1927.
13. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 569. Переписка ГРМ с различными организациями 
о передаче художественных произведений в музей и из музея, списки переданных 
предметов. 01–12.1927.
14. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 6. Д. 756. Переписка с Центрархивом, Академией наук, 
Наркомпросом о пополнении коллекций музея. 05.01–08.10.1929.
15. ВА ГРМ. Ф. ГРМ (I). Оп. 10. Д. 419. Смирнов Алексей Петрович.
16. Центральный государственный архив литературы и искусства Санкт- Петербурга 
(ЦГАЛИ СПб). Ф. 36. Оп. 1. Д. 85. Материалы по личному составу. Ч. II. 06.12.1921–
30.12.1922.
17. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 126. Журналы заседаний Иногородней секции. 
18.01.1921–13.08.1922.
18. ЦГАЛИ СПб. Ф. 36. Оп. 1. Д. 229. Анкетные листы рабочих и служащих. Ч. 1. Б/д.

Литература:
1. Гафифуллин Р. Р. Ленинградский Государственный музейный фонд. 1917–1929 годы. 
Структура и основные направления деятельности // Судьбы музейных коллекций. 
Материалы VI Царскосельской научной конференции. 2000. С. 314–326.
2. Ленинградский мартиролог. 1937–1938. Т. 7. Январь 1938 года. СПб., 2007. 742 с.
3. Макарова А. А., Клюканова О. В., Пивоварова Н. В. Надписи в художественной 
структуре произведений средневековых серебряников. Памятники церковного 
искусства из древнего Тихвина в собрании Русского музея // Вестник Санкт- 
Петербургского университета. Искусствоведение. 2021. Т. 11, вып. 3. С. 467–493.
4. Петренко Т. А. Произведения древнерусского прикладного искусства из 
Александро- Свирского монастыря (по архивным материалам) // Государственный 
Русский музей. Страницы истории отечественного искусства: XII — первая половина 
XIX века. СПб., 2002. Вып. VIII. С. 25–45.
5. Пивоварова Н. В. Алексей Петрович Смирнов — исследователь памятников 
византийского искусства // Византия в контексте мировой истории. Материалы 
научной конференции, посвященной памяти А. В. Банк. 2004. С. 121–128.
6. Пивоварова Н. В. А. П. Смирнов — помощник хранителя отделения древнерусского 
искусства Государственного Русского музея // Хранители. Материалы XI 
Царскосельской научной конференции. 2005. С. 272–280.
7. Пивоварова Н. В. Деятельность Комиссии «помгола» и поступление памятников 
церковного искусства в Государственный Русский музей в конце 1920-х — начале 
1930 гг. // Проблемы хранения и реставрации экспонатов в художественном музее. 
Материалы научно- практического семинара (26–27 апреля 2006 года). 2006. С. 9–17.



188

Кафедра Исаакиевского собора

8. Пивоварова Н. В. Из истории поступления тихвинских памятников в собрание 
Государственного Русского музея в 1920–1930-е годы // На рубеже культур: Тихвин 
в XVII столетии. Материалы научно- практической конференции. 2015. С. 96–100.
9. Пивоварова Н. В. О судьбе древнерусского художественного наследия в конце 
XVIII — первой трети XIX в. К истории распродаж церковного имущества Кирилло- 
Белозерского монастыря // Кафедра. Сб. науч. ст. Государственный музей- памятник 
«Исаакиевский собор». 2012. Вып. X. С. 219–231.
10. Пивоварова Н. В. Опись 1802 г. как источник по истории ризницы Кирилло- 
Белозерского монастыря // Книжные центры Древней Руси. Книжники и рукописи 
Кирилло- Белозерского монастыря / отв. ред.: Н. В. Понырко, С. А. Семячко. ИРЛИ 
(Пушкинский Дом) РАН. СПб., 2014. С. 395–403.
11. Пивоварова Н. В. Памятники из Соловецкой ризницы в собрании Русского 
музея. Обзор коллекции // Музыкальное наследие Соловецкого монастыря 
и социокультурное пространство Русского Поморья». Вып. 2: 
Сборник научных статей и публикаций текстов / сост. и науч. ред.: М. С. Егорова, 
А. Н. Кручинина. СПб. ; Саратов, 2023. С. 84–90.
12. Соловьева И. Д. Свято- Троицкий Александро- Свирский монастырь. 
Художественное наследие и историческая летопись. СПб., 2008. 511 с.
13. Сохраненные святыни Соловецкого монастыря. Каталог выставки. М. : Белый 
берег, 2001. 300 с.
14. Тутова Т. А. История поступления Соловецкого собрания в Оружейную палату // 
Сохраненные святыни Соловецкого монастыря. Каталог выставки. М., 2001. С. 13–38.



189

Протоиерей Владимир Сорокин, Карловская Екатерина Михайловна

Протоиерей Владимир Сорокин
Князь- Владимирский собор, настоятель, 
председатель Комиссии по канонизации

Санкт- Петербургской епархии, профессор
Карловская Екатерина Михайловна

помощник настоятеля по научно- исторической деятельности

Уроки Петроградского процесса

К  настоящему времени стали доступными подлинные речи и  сви-
детельства почти всех участников Петроградского процесса 1922  года.  
Изучение 27-томного следственного дела «Об  изъятии церковных ценно-
стей», хранящегося в Архиве УФСБ по Санкт- Петербургу и Ленинградской 
области, дает возможность глубже понять историческую ситуацию, в кото-
рой проходил процесс, ознакомиться с  показаниями 86 привлеченных по 
делу представителей петроградского духовенства и мирян во главе с митро-
политом Петроградским и Гдовским Вениамином (Казанским). Ныне шесте-
ро из них — священномученик митрополит Вениамин, преподобномученик 
архимандрит Сергий (Шеин), мученики Юрий Новицкий и Иоанн Ковшаров 
(расстреляны 13 августа 1922 года), священномученик протоиерей Михаил 
Чельцов (расстрелян 7 января 1931 года), священноисповедник протоиерей 
Михаил Союзов (скончался в  тюремной больнице 19  октября 1922  года)  
прославлены в лике святых.

Какие уроки преподает нам этот процесс?
Обратимся к  подлинным свидетельствам новомучеников и  исповед-

ников. Судебные заседания начались 10 июня 1922 года. 13 июня состоялся 
допрос митрополита Вениамина. В своих дневниковых записях протоиерей 
Николай Чуков, впоследствии митрополит Ленинградский и Новгородский 
Григорий, напишет: «В 6 часов 25 минут приступили к допросу митрополита 
и допрашивали ровно час. На все вопросы он отвечал спокойно и дельно, 
никого не запутывая… Допрос митрополита производили и суд, и обвине-
ние, и  защита. Приехавший из Москвы Смирнов вел себя (от  обвинения) 
настолько хулигански, так издевался, так был настроен разбойнически, 
что я  удивлялся терпению митрополита. Владыка страшно устал, видимо.  
Но держал себя и отвечал хорошо» 1.

1 Александрова- Чукова Л. К. Митрополит Григорий (Чуков): вехи служения Церкви Божией. 

УДК 261.7
+272



190

Кафедра Исаакиевского собора

Можно увидеть явное сходство между описанным в Новом Завете су-
дом над Иисусом Христом и проходившим в здании Петроградской Филар-
монии судилищем. Приведем пример из допроса митрополита Вениамина:

«КРАСИКОВ (обвинитель): В чем Вы понимаете христианство?
МИТРОПОЛИТ ВЕНИАМИН: В деятельности, в жизни» 2.
«Пилат сказал Ему: что есть истина?» (Ин. 18:38).
«Я есть Путь, Истина и Жизнь» (Ин. 14:6).
На следующий день, 14  июня, начался допрос новомученика Юрия  

Петровича Новицкого, блестящего юриста, профессора уголовного права, 
одного из создателей и  председателя правления Общества православных 
приходов, ставшего одной из ключевых фигур Петроградского процесса. 
Допрос продолжился и  на следующий день, 15-го, и  стал одним из самых 
длительных в ходе процесса. В следственном деле допрос Юрия Новицкого 
занимает 87 страниц. По свидетельству протоиерея Николая Чукова, «Юрий 
Петрович Новицкий очень подробно и хорошо осветил всю работу Правле-
ния. <…> Обвинители несколько стихли, хотя иногда проявляют хулиган-
ские выходки. В суде масса передач, все что-нибудь дают. Третьего дня масса 
народа стала ждать выхода Митрополита и, увидя его, запела молитву» 3.

В своих ответах Юрий Новицкий дает характеристику основных про-
блем, стоящих перед Православной Церковью в эпоху всеобщего хаоса и пе-
ремен в церковно- общественных отношениях:

«ПРЕДСЕДАТЕЛЬ: Значит, по Вашему мнению выходит, что духовен-
ство не проявляло особого интереса к изъятию?… Чем же объясняете такую 
инертность?

НОВИЦКИЙ: Думаю, что это объясняется в  значительной степени 
инертностью духовенства, неспособностью его развить свою деятельность 
в новой обстановке» 4.

В книге Откровения святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова 
говорится: «Знаю твои дела; ты ни холоден, ни горяч; о, если бы ты был холо-
ден, или горяч! Но, как ты тепл, а не горяч и не холоден, то извергну тебя из 
уст Моих» (Откр. 3:15–16).

Часть  4 (2). Петроградский процесс 1922  года // Bogoslov.ru. Научный богословский портал. 
2011. URL: https://bogoslov.ru/article/1414241 (дата обращения: 01.08.2022).
2 Архив УФСБ по Санкт- Петербургу и Ленинградской области (АУФСБ СПб и ЛО). Д. П-89305. Т. 15. 
Л. 68.
3 Александрова- Чукова Л. К. Митрополит Григорий (Чуков): вехи служения Церкви Божией… 
Указ. источник.
4 АУФСБ СПб и ЛО. Д. П-89305. Т. 15. Л. 93.



191

Участник Петроградского процесса протоиерей Михаил Чельцов, при-
говоренный к расстрелу и впоследствии помилованный, оставил нам яркое 
описание процесса в своих записях, изданных под заглавием «Воспомина-
ния “смертника” о пережитом». В своих воспоминаниях отец Михаил делит-
ся размышлениями о причинах произошедшего: «Тяжело было не от того, 
что скоро могу умереть… Тяжело было, что я  умру ни за что ни про что.  
За веру и за Церковь? И тогда и теперь я отвечаю на это почти отрицательно. 
<…> …в моих отношениях к изъятию церковных ценностей этого стояния 
за веру было очень мало, было больше борьбы за золото и серебро церков-
ное, за имущественное достояние и права Церкви. А стоит ли за это уми-
рать? Тяжело за это умирать» 5.

В Книге пророка Исаии сказано: «К чему Мне множество жертв ваших? 
говорит Господь… Когда вы приходите являться пред лице Мое, кто требует 
от вас, чтобы вы топтали дворы Мои? Не носи΄те больше даров тщетных…
научитесь делать добро, ищите правды, спасайте угнетенного, защищайте 
сироту, вступайтесь за вдову» (Ис. 1:12–13, 17).

Выдающийся деятель церковного просвещения протоиерей Николай 
Чуков, находившийся в заключении в Исправдоме № 3 с протоиереем Ми-
хаилом Союзовым, описывает в  дневнике свою беседу с  отцом Михаилом 
о  том, как в  дальнейшем необходимо строить преподавание в  Петроград-
ском Богословском институте:

«7/20 июня 1922 г. Вторник. 8 ч. вечера.
Сейчас сидел у меня в камере с 6 часов о. Союзов; пили чай, беседовали… 

Коснулись даже мысли о  сближении с  католичеством ради общей борьбы 
с неверием и нападениями на Церковь. И, действительно, надо общий тон 
сравнительного богословия в Богословском институте взять не враждебный, 
а любовный, в мысли желать объединения, шире смотреть на разности…» 6.

В  Послании к  Евреям святого апостола Павла сказано: «Старайтесь 
иметь мир со всеми и  святость, без которой никто не увидит Господа» 
(Евр. 12:14).

5 Чельцов М., прот. Воспоминания «смертника» о  пережитом / предисл. В. В. Антонова. М.:  
Изд-во имени святителя Игнатия Ставропольского, 1995. С. 134.
6 Александрова- Чукова Л. К. Митрополит Григорий (Чуков): вехи служения Церкви Божией. 
Часть 4 (2). Петроградский процесс 1922 года… Указ. источник.

Протоиерей Владимир Сорокин, Карловская Екатерина Михайловна



192

Кафедра Исаакиевского собора

***
25 августа 2022 года Священным Синодом Русской Православной Церк-

ви в Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской было включено 
имя протоиерея Михаила Союзова (1869–1922).

Священноисповедник отец Михаил Союзов всю жизнь посвятил слу-
жению Богу и людям. Он вырос в традиционной священнической деревен-
ской семье. Образование получил по меркам того времени хорошее — окон-
чил Новгородскую Духовную семинарию и Санкт- Петербургскую Духовную 
академию. С раннего детства отличался усердием и трудолюбием. По сохра-
нившимся сведениям, в списках учащихся всегда был в числе лучших. Ос-
новой его практической деятельности было хорошее знание Священного 
Писания, богослужебного устава, канонов и истории Церкви.

Отец Михаил всегда шел на помощь тем, кто в ней нуждался. По окон-
чании Духовной академии, он вместе со своими однокурсниками организо-
вал сбор средств для нуждающихся студентов.

В Андреевском соборе Кронштадта, будучи диаконом, по благослове-
нию отца Иоанна Кронштадтского произносил проповеди. Являясь насто-
ятелем храма святого благоверного князя Александра Невского во втором 
Кадетском Корпусе, активно помогал учащим и учащимся усваивать препо-
даваемые предметы, совершенствуя свой ум и совесть. В храме в те годы пел 
хор кадет, воспитанники Корпуса помогали в алтаре, читали на клиросе.

Отец Михаил бережно и  благоговейно относился к  исторической  
памяти, к 100-летию освящения храма составил и издал книгу «Историче-
ская записка о церкви 2-го Кадетского корпуса».

Являясь впоследствии священником Введенской церкви, а затем Князь- 
Владимирского собора в Санкт- Петербурге и благочинным Петроградского 
округа, показал себя добрым пастырем и умелым руководителем в трудные 
для Церкви времена.

Стремясь сохранить в мире церковную жизнь в годы лихолетья, отец 
Михаил и другие представители духовенства во главе с митрополитом Вени-
амином исполняли все распоряжения гражданской власти:

«СОЮЗОВ. — Я всегда стоял и стою за исполнение декрета до послед-
него пункта» 7.

В Евангелии от Матфея говорится: «Отдавайте кесарево кесарю, а Бо-
жие Богу» (Мф. 22:21).

7 АУФСБ СПб и ЛО. Д. П-89305. Т. 17. Л. 34.



193

Когда пришло время испытаний, отца Михаила вместе с митрополи-
том Вениамином и другими священнослужителями и мирянами привлекли 
к  суду в  ходе Петроградского процесса 1922  года «Об  изъятии церковных 
ценностей».

В  ходе допроса на суде 17  июня отец Михаил показал: «Я  в великую 
Пятницу, после выноса плащаницы, обратился к  многочисленным (бо)го-
мольцам с кратким словом, в котором призывал их к любви, миру, крото-
сти, незлобию… При этом напомнил верующим слова Спасителя, сказанныя  
ап. Петру, взявшемуся за меч в защиту Христа» 8.

Пытаясь предотвратить столкновения, священнослужители призыва-
ли прихожан к спокойствию и непротивлению властям. В своей проповеди 
отец Михаил опирается на Евангелие от Иоанна: «Симон же Петр, имея меч, 
извлек его, и  ударил первосвященнического раба, и  отсек ему правое ухо. 
Имя рабу было Малх. Но Иисус сказал Петру: вложи меч в ножны; неужели 
Мне не пить чаши, которую дал Мне Отец?» (Ин. 18:10–11).

В  то время многие очень увлекались разнообразными новшествами, 
стремились все изменить. Отвечая на вопрос судьи, отец Михаил сказал: 
«Я человек старой школы, воспитан в подчинении церковной власти и смотрю  
так, что владыка сделал то, что как епископ он должен был сделать» 9.

В  Послании к  Евреям святого апостола Павла сказано: «Поминайте 
наставников ваших, которые проповедовали вам слово Божие, и, взирая на 
кончину их жизни, подражайте вере их» (Евр. 13:7).

Одним из главных свидетелей обвинения на Петроградском процессе 
был священник Владимир Красницкий, служивший в Князь- Владимирском 
соборе и впоследствии ставший одним из лидеров обновленческого движе-
ния. В своих показаниях Красницкий всячески старался очернить отца Ми-
хаила, а после его осуждения занял место настоятеля собора. Двумя годами 
позже Владимир Красницкий по собственной инициативе сдал государству 
сохраненные при отце Михаиле священные сосуды.

В ходе допроса отца Михаила спросили:
«Защит(ник): В числе священников собора имеется священник Крас-

ницкий? Какие у вас отношения с ним?
СОЮЗОВ: Я с ним служу года 3 и в последнее время у нас отношения 

испортились» 10.

8 АУФСБ СПб и ЛО. Д. П-89305. Т. 17. Л. 35.
9 Там же.
10 Там же. Л. 47.

Протоиерей Владимир Сорокин, Карловская Екатерина Михайловна



194

Кафедра Исаакиевского собора

«Вот, приблизился предающий Меня» (Мф. 26:46).
Во время допроса отец Михаил вел себя мужественно, спокойно и твер-

до. Никого не оговорил, вину не признал, был безвинно приговорен к трем 
годам заключения и скончался в тюремной больнице.

Когда знакомишься с  его житием, вспоминаются слова святого апо-
стола Павла: «Бодрствуйте, стойте в вере, будьте мужественны, тверды. Все 
у вас да будет с любовью» (1Кор. 16:13–14).

Есть и еще одна параллель. Неправедные судьи во все времена боятся 
того, что они совершили. В  Евангелии от Матфея повествуется о  том, как 
взволновались начальники иудейские после Крестной смерти Спасителя: 
«На другой день, который следует за пятницею, собрались первосвященни-
ки и фарисеи к Пилату и говорили: господин! Мы вспомнили, что обманщик 
тот, еще будучи в живых, сказал: после трех дней воскресну; итак, прикажи 
охранять гроб до третьего дня, чтобы ученики Его, придя ночью, не украли 
Его и не сказали народу: воскрес из мертвых; и будет последний обман хуже 
первого. Пилат сказал им: имеете стражу; пойдите, охраняйте, как знаете. 
Они пошли и  поставили у  гроба стражу, и  приложили к  камню печать» 
(Мф. 27:62–66).

Ныне известно, что в ходе последних дней судебного заседания стено-
графисткам было запрещено записывать последние речи осужденных, и со-
держание их мы знаем только по устным свидетельствам очевидцев. В чем 
причина, чего боялись судьи?

Ясно, что к концу процесса для всех присутствующих стало очевидным: 
подлинная, духовная победа осталась за невинно осужденными. И причис-
ление шестерых из них к лику святых — явное тому свидетельство.



195

Библиография

Архивные материалы:
1. Архив УФСБ по Санкт- Петербургу и Ленинградской области (АУФСБ СПб и ЛО). 
Д. П-89305. Т. 15, 17.
Литература:
1. Жизнеописание протоиерея Михаила Феодоровича Союзова. Архивные 
документы. Фотографии. СПб. : Князь- Владимирский собор, 2022. 503 с.
2. Бовкало А. А. Вениамин (Казанский) // Православная энциклопедия. Т. 7. М., 2004. 
С. 617–623.
3. Галкин А. К., Бовкало А. А. Избранник Божий и народа. Жизнеописание 
священномученика Вениамина, митрополита Петроградского и Гдовского. СПб. : 
Блокадный храм, 2006. 382 с.
4. Дамаскин (Орловский), архимандрит. Житие священномученика Вениамина 
(Казанского), Митрополита Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших 
преподобномученика Сергия (Шеина), мучеников Юрия Новицкого и Иоанна 
Ковшарова. Козельск : Введенский ставропигиальный мужской монастырь Оптина 
пустынь, 2019. 347 с.
5. Коняев Н. М. «Святой профессор». Книга о мученике Юрии Петровиче Новицком. 
М. : Русь, 2008. 210 с.
6. Новые мученики Российские: первое собрание материалов : в 2 томах /  
сост. протопресвитер М. Польский. Т. 1. Джорданвиль : Типография преп. Иова 
Почаевского, 1949. 288 с.
7. Синодик гонимых, умученных, в узах невинно пострадавших православных 
священно-, церковнослужителей, монашествующих и мирян Северо- Запада России. 
СПб. : Князь- Владимирский собор, 2017. 499 с.
8. Сорокин В., протоиерей. Исповедник. Церковно- просветительская деятельность 
митрополита Григория (Чукова). СПб. : Тип. ИД Русская Симфония, 2005. 734 с.
9. Сорокин В., протоиерей. Венец жизни священномученика Вениамина, 
Митрополита Петроградского и Гдовского, и иже с ним пострадавших в ночь с 12-го 
на 13-е августа 1922 года // Христианское чтение. 1999. № 17. С. 21–58.
10. Чельцов М., протоиерей. Воспоминания «смертника» о пережитом. М. : 
Издательство имени Святителя Игнатия Ставропольского, 1995. 160 с.
11. Черная книга («Штурм небес»): сборник документальных данных, 
характеризующих борьбу советской коммунистической власти против всякой 
религии, против всех исповеданий и церквей / сост. А. А. Валентинов; вводная ст. 
П. Б. Струве. Париж : Изд. Рус. нац. студ. об-ния, 1925. 294 с.

Протоиерей Владимир Сорокин, Карловская Екатерина Михайловна



196

Кафедра Исаакиевского собора

Ходаковская Ольга Ивановна
Музей истории Санкт- Петербургской епархии,

заведующая архивом, хранитель,
кандидат философских наук

Священномученик митрополит Петроградский 
Вениамин и судебный процесс 1922 года в экспозиции 

Музея истории Санкт- Петербургской епархии

Музей истории Санкт- Петербургской епархии был открыт в  2017  году.  
За прошедшие годы он рос и  в  настоящее время состоит из четырех  
залов. Один из них посвящен петербургским святым XX века. Здесь находятся  
52 мемориальные доски святым мученикам Петербурга и Ленинградской обла-
сти. Личность митрополита Вениамина занимает в этом зале центральное место.

Музей не может быть музеем в полном смысле слова, если в нем пред-
ставлена исключительно стендовая информация. Необходимы артефакты 
времени, предметы, связанные с эпохой и исторической личностью, однако 
вещей митрополита Вениамина не было найдено. Его две комнаты в Митро-
поличьем корпусе Александро- Невской лавры 1 июня 1922 года были опе-
чатаны. Представители Смольного собора и монастыря вошли туда 26 сен-
тября 1922  года. Им было предложено выкупить мебель кабинета, но они 
отказались, и мебель бесследно исчезла в  городе. Насельники лавры разо-
брали иконы и фотографии, и теперь о сохранности и местонахождении этих 
предметов ничего доподлинно неизвестно. Скорее всего, иконы находятся 
в храмах города и домашних молельных углах, однако выяснить, какие из 
них находились в митрополичьих покоях, уже невозможно. Мы располагаем 
двумя автографами: на семинарском аттестате периода ректорства архиман-
дрита Вениамина и на ставленнической грамоте от 24 октября 1917 года.

К юбилейной дате музей разработал стендовую экспозицию, представ-
ляющую объемный материал о личности митрополита Вениамина, особен-
ностях его характера, а также высказывания о нем его современников.

Вместе с  использованием архивных материалов, дневников, писем  
дается подробная картина самого судебного процесса. Важно отметить, 
что до его начала петроградский трибунал получил телеграмму из ГПУ 
с  требованием подвести митрополита под любое обвинение, то есть дело 
заключалось вовсе не в  сопротивлении изъятию церковных ценностей.  

УДК 069.5
+069.9; 272



197

Ходаковская Ольга Ивановна

В  ходе этой кампании с  целью ослабления Церкви произошел церковный 
раскол, и для его поддержания требовалось убрать митрополита.

Стенды о митрополите Вениамине и судебном процессе предваряются 
широкой информацией о помощи Церкви в ликвидации голода в 1921 году, 
то есть до издания декрета по изъятию церковных ценностей, а также о том 
политическом фоне, на котором разворачивались события. Подчеркивается, 
что советское государство не было заинтересовано в  потерях народонасе-
ления. Были сделаны колоссальные усилия, чтобы ликвидировать голод, на 
закупку хлеба заграницей был использован золотой имперский запас, но 
продовольствие нещадно разворовывалось на железных дорогах средним 
и низшим руководящим звеном.

Позиция митрополита после выхода 23 февраля 1922 года декрета об 
изъятии церковных ценностей: «Не изъятие у нас, а пожертвование с нашей 
стороны, а результат тот же».

Эта позиция нарушала однозначный смысл декрета и  расценивалась 
как сопротивление ему. Митрополит и духовенство это понимали, но не по-
нимал народ.

Архиепископ Вениамин со славой народолюбца, в котором «воплоти-
лась душа народа», в какой-то момент оказался на распутье. В сложнейший 
для понимания исторический момент ему надо было вести за собой народ, 
а не растворяться в его стихии. В конце концов он это сделал. Ревтрибунал 
над митрополитом состоялся уже не по этой причине.

Суд приговорил к смертной казни десятерых обвиняемых. Шестеро из 
них были помилованы и  через год отпущены на свободу. Обстоятельства 
исполнения смертного приговора митрополита Вениамина не выяснены до 
конца. В  настоящее время одни историки настаивают на расстреле 13  августа 
1922 года в Ковалевском лесу под Петроградом, ссылаясь на четыре тени, увиден-
ные в «тонком сне» одним из помилованных — протоиереем Николаем Чуковым. 
Другие ссылаются на воспоминания фельдшера из Лубянской тюрьмы, на гла-
зах которого митрополита Вениамина вывели из больничной палаты и  рас-
стреляли в соседней мертвецкой. Однако доподлинно дата неизвестна.

Портрет митрополита Петроградского и Гдовского Вениамина  
в Митрополичьем корпусе Александро- Невской лавры

В 1949 году Ленинградское епархиальное управление, до того ютивше-
еся на хорах Никольского собора, получило от Ленгорисполкома Духовской 
корпус в бывшей Александро- Невской лавре.



198

Кафедра Исаакиевского собора

Пока в помещении проводился капитальный ремонт, митрополит Гри-
горий (Чуков) задался целью воссоздать утраченную портретную галерею, 
которая имелась в Митрополичьем корпусе Лавры до того, как в 1922 году 
этот корпус был у Церкви изъят. Заказ выполнял художник, имя которого 
стало известно не сразу. Поступление готовых работ проходило с февраля 
по июнь 1950 года. Всего было создано пятнадцать портретов митрополитов 
XIX–XX веков. В перечне не значились пятеро преосвященных XVIII века. 
В числе написанных был портрет митрополита Петроградского и Гдовско-
го Вениамина. Он поступил из мастерской художника в феврале 1950 года 
и был обозначен одним инвентарным номером вместе с портретом митро-
полита Исидора (Никольского) 1. Неизвестному художнику было выплачено 
тогда же 4 300 руб лей сразу за оба портрета.

Имя мастера оставалось загадкой до тех пор, пока не была обнаружена 
отдельная папка с описями имущества Епархиального Управления за разные 
годы. В одной из них, среди многих картин и икон, значились и портреты. 
В этой описи появился портрет митрополита Гавриила (Петрова) XVIII века 
без указания автора. Позднее удалось обнаружить, что он был написан 
В. Л. Боровиковским. Но далее список продолжался портретами, купленны-
ми в 1950 году, где стояла фамилия автора: Протопопов. Для следующих че-
тырнадцати портретов атрибуция была обозначена одним словом «тоже» 2. 
Это не оставляло сомнений, что портрет священномученика митрополита 
Петроградского и Гдовского Вениамина был создан известным ленинград-
ским художником Николаем Андриановичем Протопоповым. Достаточно 
было ознакомиться с его биографией, чтобы подтвердить нашу гипотезу.

Н. А. Протопопов родился в 1876 году в семье архидиакона, служившего 
сначала на Урале, затем в городе Бирске в Башкирии. Образование, по традиции, 
получил в духовном училище и семинарии — учебных заведениях исключитель-
но сословных. Он был выпускником Казанской духовной академии 1900 года, 
но одновременно посещал в Казани художественную школу. Уже после духов-
ной академии окончил Высшее художественное училище живописи, скульптуры 
и архитектуры при Императорской Академии художеств в Петербурге.

В Академии художеств Николай Протопопов занимался в пейзажной 
мастерской, но также посвящал время портретному рисунку. Его портреты, 

1 Архив Санкт- Петербургской епархии (Архив СПбЕ). Ф. 1. Оп. 5 (Общие канцелярские дела). 
Д. 3. Л. 271.
2 Архив СПбЕ. Ф. 1. Оп. 19 (Хозяйственные дела). Д. 60. Л. 16.



199

Ходаковская Ольга Ивановна

пейзажи и жанровые сцены до революции регулярно выставлялись. Он так-
же расписывал храмы, в том числе Покровский храм Московской духовной 
академии (в 1914 году) и храм Тверской духовной семинарии (в 1916 году).

В  1919–1922  годах работал в  Уфе, а  затем вернулся в  Петроград- 
Ленинград, где прожил до самой кончины в 1960 году. Преподавал рисунок 
в Государственном художественно- промышленном техникуме. Не выезжал 
из блокадного Ленинграда.

Работы в жанре портрета стали вторым после пейзажа направлением 
в творчестве художника и принесли ему известность. До вой ны он создал 
галерею деятелей Академии наук, галерею профессуры Ленинградского го-
сударственного университета.

В 1951 году в Ленинграде прошла персональная выставка Н. А. Протопо-
пова, посвященная его 75-летию. В опубликованном каталоге 3 были указаны 
34 портрета: геолог академик В. Ф. Левинсон- Лессинг, ботаник профессор 
С. Д. Львов, физиолог академик И. П. Павлов, другой физиолог, профессор 
А. В. Немилов, хирург профессор В. А. Шаак; дважды представлен академик 
А. А. Ухтомский (на втором портрете он изображен с профессором М. И. Ви-
ноградовым). Всего, помимо выставленных в год юбилея, им написано более 
100 портретов. Ни в  этом каталоге, ни в  статье  2006  года искусствоведа 
Т. Г. Малининой 4 портреты петербургских иерархов не упомянуты. Они 
вышли из светского культурного поля, да и в Церкви автор был забыт.

У нас есть достаточные основания полагать, что, не приняв священного 
сана, Николай Протопопов оставался верующим человеком. Священником 
он не мог быть уже потому, что женился на вдове (это является канониче-
ским препятствием для принятия духовного сана). Она была дочерью про-
тоиерея и, окончив Епархиальное училище, поступила в ту же художествен-
ную школу в Казани, где учился Н. А. Протопопов.

Как верующий человек, художник был знаком с духовенством города, 
так что обращение к нему митрополита Григория с заказом написать пор-
треты представляется в высшей степени органичным.

После официальной казни за контрреволюционные деяния имя ми-
трополита Вениамина Петроградского и  Гдовского ушло из публичного 
пространства Церкви, однако с  появлением портрета о  нем снова стали  

3 Протопопов Н. А. Каталог выставки. Л., 1951.
4 Малинина Т. Г. Художник Н. А. Протопопов и его семья: опыт биографического исследования 
// Кабинет ученого : Научные статьи, публикации, эссе. Т. 2. М., 2006. С. 96.



200

Кафедра Исаакиевского собора

говорить. Тогда же его имя стали произносить во всех храмах епархии один 
раз в год на чине Торжества Православия. Более того, в 1952 году в статьях 
журнала Московской Патриархии (ЖМП), посвященных юбилеям патриарха 
Алексия (Симанского) и  митрополита Крутицкого Николая (Ярушевича), 
было отмечено, что в начале 1920-х годов они были верными помощниками 
митрополита Вениамина, ставшего «жертвой интриг обновленческих лиде-
ров» 5. На тот исторический момент всесильное государство было заинте-
ресовано в  восстановлении единства Православной Церкви, и  как фигура  
non grata митрополит Вениамин уступил место обновленческим деятелям.

В  1961  году Духовской корпус был передан вечерней школе рабочей 
молодежи Смольнинского района. Епархиальное Управление переехало на 
Обводный канал, 17 в здание Духовной академии. Портреты архиереев пе-
рекочевали в правую часть коридора первого этажа. В 1996 году историче-
ский Митрополичий корпус Лавры был возвращен Русской Православной 
Церкви. Ныне портрет владыки Вениамина находится в портретной галерее  
Митрополичьих покоев, тех самых, в которых жил сам митрополит- мученик.

Остается добавить примечательную деталь. Выпускная работа 
Н. А. Протопопова по классу пейзажа «После бурной ночи» (1912) получила 
особую премию. На ней был изображен мир после природного катаклизма. 
В предрассветной ночи на фоне хаоса сияли неземной белизной крылья ста-
туи ангела. В этом пейзаже видится символическая связь с портретом ми-
трополита Вениамина и временем, в котором просиял его святой образ.

Библиография
Архивные материалы:
1. Архив Санкт- Петербургской епархии (Архив СПбЕ). Ф. 1. Оп. 5 (Общие 
канцелярские дела). Д. 3. Л. 271.
2. Архив СПбЕ. Ф. 1. Оп. 19 (Хозяйственные дела). Д. 60. Л. 16.

Литература:
1. Малинина Т. Г. Художник Н. А. Протопопов и его семья: опыт биографического 
исследования // Кабинет ученого: Научные статьи, публикации, эссе. Т. 2. М., 2006. С. 96.
2. Протопопов Н. А. Каталог выставки. Л., 1951.
3. Журнал Московской Патриархии. 1952. № 4. С. 16.

5 Журнал Московской Патриархии. 1952. № 4. С. 16.



201

Хорина Вероника Владимировна

Хорина Вероника Владимировна
Государственный музей «Исаакиевский собор»,

старший научный сотрудник, кандидат философских наук

Изъятие церковных ценностей и «Петроградский 
процесс» в советской и эмигрантской периодике 1922 года

Начало XX века в истории России было ознаменовано социально- 
политическими и культурными событиями, кардинально изменившими 
дальнейшее развитие страны. Первая мировая вой на, революция 1917 года, 
а за ней и Гражданская вой на повлекли за собой не только масштабный ущерб 
для сельского хозяйства и промышленного производства, но и глубинный 
идейный раскол внутри общества. Массовый голод, принявший масштабы 
гуманитарной катастрофы, во многом стал результатом разрушительной 
Гражданской войны и политики новой власти, которые в сумме привели 
к тому, что столкновение с длительной засухой в регионе Поволжья оказалось 
непреодолимым.

Необходимость мобилизации всех ресурсов страны для помощи 
в борьбе с  голодом послужила основанием для первого официального до-
кумента, который ознаменовал начало кампании по изъятию церковных 
ценностей. 23 февраля 1922 года вышел декрет ВЦИК «О порядке изъятия 
церковных ценностей, находящихся в пользовании групп верующих» 1.

Русская православная церковь не могла быть равнодушной к бедствию — 
еще в августе 1921 года патриарх Тихон обратился к пастве с призывом к по-
сильным пожертвованиям. Был организован Всероссийский церковный ко-
митет помощи голодающим, а главам отдельных христианских церквей за 
рубежом были направлены послания с просьбой поддержать сбор денежных 
средств и продовольствия. Эти меры вскоре были признаны правительством 
ненадежными, и после выхода постановления был достигнут первичный 
компромисс о пожертвовании предметов, представляющих материальную 
ценность (золото, серебро, драгоценные камни), но не имеющих прямого 
отношения к совершению богослужений. Однако размеренность и внеш-
няя рациональность этого процесса вскоре сменилась резким ужесточением  

1 Статья 217. О порядке изъятия церковных ценностей, находящихся в пользовании групп ве-
рующих // Собрание узаконений и распоряжений рабочего и крестьянского правительства за 
1922 г. М. : Управление делами Совнаркома СССР, 1950. № 19. С. 381–382.

УДК 261.7
+32.019.5; 272



202

Кафедра Исаакиевского собора

политики в отношении представителей Церкви и верующих. Помощь голо-
дающим стала инструментом политической борьбы с религией и в первую 
очередь православной церковью, как с реакционным пережитком монархии.

Планомерное ведение антирелигиозной и  антиклерикальной пропа-
ганды началось с  первых лет установления новой советской власти. Уже 
в 1917 году начал разрабатываться проект декрета «Об отделении церкви от 
государства и школы от церкви» 2, вступивший в силу 5 февраля (23 янва-
ря по ст. ст.) 1918  года. Духовные учебные заведения перешли под управ-
ление Народного комиссариата просвещения (большинство было закрыто), 
учреждения, связанные с делами Церкви и духовенства, были упразднены. 
Православная обрядность, прочно закрепившаяся в  повседневной жизни 
русского человека, должна была измениться в сторону обрядности граждан-
ской, светской. На это также были направлены реформы русской орфогра-
фии и календаря, декреты, касающиеся вопросов брака и семьи.

В  Народном комиссариате юстиции был создан специальный отдел 
под председательством П. А. Красикова, призванный воплотить декрет 
«Об отделении Церкви от государства…» в жизнь. Этим отделом издавался 
и первый агитационный антирелигиозный журнал «Революция и церковь», 
главным редактором которого был П. А. Красиков. Уже во втором номе-
ре журнала за 1919 год появляется его статья под заглавием «Религиозная  
хитрость» 3, обличающая митрополита Петроградского и  Гдовского Вени-
амина в  противодействии вскрытию мощей святого благоверного князя 
Александра Невского.

Основной задачей антирелигиозной агитационной работы стало осла-
бление и дискредитация общественного и политического влияния Церкви. 
Одного специализированного издания, выход которого к тому же был нере-
гулярным, оказалось недостаточно для воздействия на все слои общества —  
не все имели доступ к периодике такого рода, а многие и вовсе были негра-
мотны (эту проблему частично решали стенгазеты, снабженные карикату-
рами). Специальным отделом выпускались более доступные агитброшюры, 
организовывались лекции, посвященные вопросам советской политики 

2 Статья 263. Декрет от 23 января 1918 года. Об отделении церкви от государства и школы от 
церкви // Собрание узаконений и распоряжений правительства за 1917–1918 гг. М. : Управление 
делами Совнаркома СССР, 1942. С. 286.
3 Красиков П. А. Религиозная хитрость // Революция и церковь. 1919. № 2. С. 23–25.



203

Хорина Вероника Владимировна

в отношении религии, а также публичные диспуты, которые в большинстве 
случаев заканчивались пустыми препирательствами и бранью 4.

Однако к моменту принятия решения об изъятии церковных ценностей 
стало очевидным, что наибольшего охвата пропаганда может достичь при 
помощи ежедневной периодической печати. К тому же именно эта форма 
выявляла общественное отношение к проводимой кампании — новости ши-
роко обсуждались, в редакцию направлялись письма с ответами на опубли-
кованные статьи.

Так, для подготовительной оценки планируемой кампании, еще до 
выхода официального постановления, в  газете «Петроградская правда» 
18  февраля 1922  года была опубликована статья священника Александра 
Введенского «Церковь и голод: Обращение… к верующим» 5 с обвинениями 
петроградского духовенства в  равнодушии к  ситуации, когда важнейшей 
задачей в условиях разразившегося в стране голода была помощь государ-
ству и  передача ему многочисленных ценностей, хранящихся в  церквях. 
Во внутренних документах Государственного политического управления 
отмечалось по этому поводу: «Обращение св[ященника] ВВЕДЕНСКАГО 
к  верующим, напечатанное в  “Петроградской Правде” от 18/II в  №  39, на  
духовенство произвело одурачивающее впечатление. В некоторых церквях 
Петрограда также священниками даются намеки, что это необходимо сде-
лать как указывает ВВЕДЕНСКИЙ» 6.

Вероятно, с той же целью «подготовить общественность» 15 февраля 
в газете «Известия» была опубликована заметка «Борьба с голодом» 7, кото-
рая ссылалась на текст «Воззвания патриарха Тихона» 8. Однако, разместив 
там части послания, побуждающие христиан ничего не жалеть для помощи 
голодающим, автор заметки не упомянул слова патриарха о том, что изъя-
тие и внецерковное использование священных сосудов осуждается Церко-
вью и считается святотатством. Позиция патриарха была основана в первую  

4 Лучшев Е. М. Антирелигиозная пропаганда в  СССР 1917–1941  гг. СПб. : Информационно- 
техническое агентство «Ритм», 2016. С. 75–77.
5 Церковь и голод: Обращение… к верующим // Петроградская правда. 1922. 18 февраля. № 39. С. 2.
6 Центральный архив Федеральной службы безопасности. Ф.  1. Оп.  6. Д.  411. Л.  6. Цит. по:  
Говорова И. В. Власть и Церковь в начале 20-х годов XX столетия // Вестник Самарского госу-
дарственного аэрокосмического университета. 2006. № 3. С. 102.
7 Борьба с голодом. Воззвание патриарха Тихона // Известия. 1922. 15 февраля. № 36 (1475). С. 2.
8 См.: Послание Святейшего Патриарха Тихона о помощи голодающим и изъятии церковных 
ценностей // Акты Святейшего Патриарха Тихона, позднейшие документы и переписка о ка-
ноническом преемстве высшей церковной власти. Сб. в 2 частях / сост. М. Е. Губонин. М., 1994. 
С. 190.



204

Кафедра Исаакиевского собора

очередь на недоверии и  неприятии новой власти, что ясно выражено им 
и в документе, приложенном к распространяемому по епархиям «Посланию»:  
«Мы с гневом отвергаем и караем отлучением от Церкви даже добровольное 
пожертвование священных риз и чаш: важно не что давать, а кому давать» 9.

23 февраля датируется шифротелеграмма в  губернские комитеты 
РКП(б), в которой указано: «Необходимо расширить начавшиеся движения 
беспартийных рабочих и крестьян в пользу использования золота и серебра, 
лежащего в храмах для голодающих до размеров общенародного движения, 
добившись того, чтобы не было в первую очередь ни одной фабрики, ни од-
ного завода не принявших решения по этому вопросу. Все решения рабочих 
красноармейских и крестьянских собраний немедленно печатать в местной 
прессе и присылать одновременно в “Правду”, “Известия” и РОСТА» 10.

С этого момента во всех правительственных печатных органах начина-
ют появляться ежедневные сообщения и тематические колонки о проведении 
изъятия ценностей. В «Петроградской правде» и «Красной газете» публику-
ют краткие сводки по успешному изъятию как в Петрограде, так и по всей  
стране, уделяя особое внимание тому, что в  провинциальных городах ду-
ховенство само идет навстречу и  способствует жертвованию ценностей. 
Вместе с этим печатаются письма, пришедшие в редакцию от рабочих и го-
рожан, поддерживающих кампанию. В начале марта сообщается о докладах, 
прочитанных в Петрограде священниками И. Заборовским и А. Введенским, 
задача которых состояла в  убеждении публики в  недостаточном участии 
Церкви и жадности современного духовенства, но в совершенной справед-
ливости правительства: «Правительство делает все возможное, чтобы только 
не оскорбить религиозного чувства верующих. Нам даются гарантии, кон-
троль» 11. Сообщения эти сопровождаются ироничным описанием публики 
— резко отличающихся «от наших рабочих собраний» православных мирян, 
на которых доклады протоиереев произвели ошеломляющее впечатление.

Общество действительно было взволновано происходящим: и миряне, 
и духовенство видели в исполнении декрета отказ от помощи, которую добро-

9 Указ «Секретная инструкция» Святейшего Патриарха Тихона по вопросу об отношении к изъ-
ятию церковных ценностей // Акты Святейшего Патриарха Тихона, позднейшие документы 
и переписка о каноническом преемстве высшей церковной власти. Сб. в 2 частях / сост. М. Е. Гу-
бонин. М., 1994. С. 191.
10 Молотов В. М. Телеграмма в губкомы РКП(б). 23 марта 1922 г. Цит. по: Одинцов М. И. Русские 
патриархи ХХ века. Судьбы Отечества и Церкви на страницах архивных документов. Ч. I. М. : 
Издательство РАГС, 1999. С. 75.
11 Церковь и голод // Петроградская правда. 1922. 8 марта. № 64. С. 3.



205

Хорина Вероника Владимировна

вольно могла оказать Церковь, и желание принудительным путем завладеть 
церковным имуществом. Вслед за патриархом Тихоном, осудившим подобные 
действия властей, в Петрограде выступил митрополит Вениамин. 5 марта он 
обратился с заявлением в Петроградскую комиссию помощи голодающим, 
обозначив условия сотрудничества, при которых изъятие ценностей может 
пройти мирным путем. На следующий день состоялось личное обсужде-
ние вопроса в Смольном. После этого 9 и 10 марта газеты «Петроградская 
правда» и «Известия» оповестили: «митрополит Вениамин дал уже свое со-
гласие на изъятие церковных ценностей» 12, тем не менее, условия, оговорен-
ные с митрополитом, предусмотрительно озвучены не были. Наряду с этим 
утверждалось, что «Советская власть даст верующим полный контроль над 
всем, что будет взято в церквах» 13.

Нейтральный по отношению к представителям Церкви характер газет-
ных заметок и новостей вскоре резко изменился. Поддерживаемая иллюзия 
согласия между правительством и духовенством в деле передачи ценностей 
рухнула после событий 15 марта 1922 в городе Шуя, где попытка изъятия 
ценностей из Воскресенского собора встретила ожесточенное массовое со-
противление верующих. Результатом этого столкновения, в ходе которого по 
толпе собравшихся был открыт огонь, стали четверо погибших и десять ране-
ных человек, а позже — арест духовенства и мирян за «контрреволюционные 
деяния», приговоры на тюремное заключение шестнадцати участникам и рас-
стрел троих, в том числе настоятеля собора протоиерея Павла Светозарова.

Именно это событие запустило ожесточенную антирелигиозную про-
паганду и репрессии в отношении причастных к сопротивлению представи-
телей духовенства и мирян. Под грифом «Совершенно секретно» В. И. Ленин 
отправляет В. М. Молотову письмо, в  котором прямо указывает: «Проис-
шествие в  Шуе должно быть поставлено в  связь с  тем сообщением, кото-
рое недавно РОСТА переслало в газеты не для печати, а именно сообщение 
о подготовляющемся черносотенцами в Питере сопротивлении декрету об 
изъятии церковных ценностей. Если сопоставить с этим фактом то, что со-
общают газеты об отношении духовенства к декрету об изъятии церковных 
ценностей, а затем то, что нам известно о нелегальном воззвании патриарха 
Тихона, то станет совершенно ясно, что черносотенное духовенство во главе 
со своим вождем совершенно обдуманно проводит план дать нам решающее 

12 Как будут изъяты церковные ценности // Петроградская правда. 1922. 9 марта. № 56. С. 3.
13 Изъятие церковных ценностей // Петроградская правда. 1922. 10 марта. № 58. С. 2.



206

Кафедра Исаакиевского собора

сражение именно в данный момент. <…> Поэтому я прихожу к безусловно-
му выводу, что мы должны именно теперь дать самое решительное и беспо-
щадное сражение черносотенному духовенству и подавить его сопротивле-
ние с такой жестокостью, чтобы они не забыли этого в течение нескольких 
десятилетий» 14.

О самом инциденте в Шуе в газетах написали не сразу. Только 28 марта 
в  «Известиях» 15 и  29  марта в  «Петроградской правде» 16 появится статья 
с подробным объяснением вины духовенства в человеческих жертвах. Под-
готовительно в  «Петроградской правде» были опубликованы критические 
статьи под заголовками «Наши христиане» 17, «Хлеб насущный для голода-
ющих» 18, «Золото церквей на помощь голодающим!» 19. В них риторика уже 
направлена конкретно на создание определенного образа заговорщиков- 
черносотенцев. Наряду с описанием ужасающих картин голода в Поволжье 
появляются прямые обвинения в сторону представителей церкви: «Комис-
сия помощи голодающим обратилась к митрополиту Вениамину с лояльным 
предложением сотрудничества и с готовностью пойти навстречу религиоз-
ным чувствам верующих. На это приверженцы митрополита Вениамина от-
ветили тем, что пытались мобилизовать против голодающих часть купцов 
и спекулянтов Сенного рынка» 20. Здесь очевидна подмена понятий: не про-
тив насильственных действий изымающих выступает духовенство, а против 
самих голодающих. В вину митрополиту ставится и организация инцидента 
на Сенной площади, к которому он не имел отношения.

После подобных статей Петроградский митрополит должен был вы-
глядеть в глазах общества «черносотенцем», оказывающим сопротивление 
правительственному декрету и нежелающим отдавать огромные церковные 
богатства на помощь умирающим от голода собратьям. Вплоть до самого 
ареста владыки в московских и петроградских газетах все чаще появлялись 
статьи, дискредитирующие духовенство, патриарха Тихона и митрополита  

14 Неизданное письмо В. И. Ленина членам Политбюро // Вестник РХД. 1970. № 4 (98). С. 54–57.
Необходимо заметить, что о подлинности этого документа на данный момент все еще ведутся 
дискуссии.
15 Правительственное сообщение о событиях в городе Шуе в связи с изъятием церковных 
ценностей // Известия. 1922. 28 марта. № 70 (1509). С. 1.
16 Изъятие церковных ценностей в гор. Шуе (Правительственное сообщение) // Петроградская 
правда. 1922. 29 марта. № 71. С. 2.
17 Наши христиане // Петроградская правда. 1922. 16 марта. № 61. С. 1.
18 Хлеб насущный для голодающих // Петроградская правда. 1922. 21 марта. № 64. С. 1.
19 Золото церквей на помощь голодающим! // Там же.
20 Хлеб насущный для голодающих // Там же.



207

Хорина Вероника Владимировна

Вениамина лично 21, публиковались письма рабочих, разгневанных на пове-
дение священства 22, фельетоны и карикатуры, направленные на развенчание 
возвышенного образа духовников: «Пусть знают эти господа Вениамины 
и  те, кто с  ними стараются жадными руками запрятать золото и  серебро, 
чтобы не дать его на помощь умирающим детям, женщинам, рабочим  
и крестьянам Поволжья, пусть знают, что рабочие Красного Питера этого не 
допустят!» 23; «…церковь в  лице своих авторитетнейших представителей… 
проповедует каннибальство и погром. Как же иначе назвать то отношение 
митрополита Вениамина к вопросу о голоде?» 24.

На страницах газет также была реализована идея искусственно органи-
зовать внутренний раскол Церкви: в конце марта было опубликовано и ши-
роко распространено «Воззвание группы петроградских священников» 25, 
в котором обличалось «нехристианские» равнодушие и жадность высшего ду-
ховенства и призыв к обновлению церковной жизни в соответствии с требо-
ваниями нового времени. Двенадцать человек, подписавшихся под этим пись-
мом, и в первую очередь Александр Введенский, станут впоследствии активом 
обновленческой «Живой церкви», лояльной к власти. 

С этого момента и до спровоцированного отречения патриарха Тихона 
церковный раскол становится главной темой газетных статей, которые сгуща-
ли в общественном видении ощущение неоднородности и упадка церковной 
жизни в стране.

14  апреля в  петроградских газетах публикуют «Воззвание митрополита  
Вениамина к  православной пастве» 26 — после попыток наладить диалог 
в  процессе изъятия ценностей из храмов епархии, митрополит Вениамин 
призывал к проявлению живого участия в жертвовании ценностей, смире-
нию и к отказу от всякого насильственного действия. В этот момент было 
важно успокоить и призвать к сохранению истинного христианского облика 
своих подопечных, предотвратить зреющий раскол.

21 См.: Князья и простецы // Известия. 1922. 26 марта. № 69 (1508). С. 1; Там же: Голодающие 
у Тихона. С. 2; Святейшая контр- революция // Известия. 1922. 28 марта. № 70 (1509). С. 2.
22 См.: Обращение группы верующих работников завода «Динамо» к патриарху Тихону // Известия. 
1922. 26 марта. № 69 (1508). С. 2; Письмо петроградскому митрополиту // Красная газета. 
21 апреля. № 87. С. 4.
23 Золото церквей на помощь голодающим! // Петроградская правда. 1922. 21 марта. № 64. С. 1.
24 Дурные пастыри // Петроградская правда. 1922. 22 марта. № 65. С. 1.
25 Церковь и голод (Воззвание группы петроградских священников) // Петроградская правда. 
1922. 25 марта. № 68. С. 1; Воззвание группы православных священников г. Петрограда // Красная 
газета. 1922. 25 марта. С. 2.
26 Воззвание митрополита Вениамина к православной пастве // Петроградская правда. 1922. 
14 апреля. № 84. С. 2.



208

Кафедра Исаакиевского собора

Однако воззвание уже не способно было остановить запущенные меха-
низмы политических репрессий. В газетах на первые полосы выносятся за-
головки: «Вениамин Петроградский раскладывает костер гражданской вой-
ны в стране, самозванно выступая против более близкой к народным низам 
части духовенства» 27; «Сегодня рабочий класс России зовет к ответу эсэров 
в Москве и “князей церкви” в Петрограде. Над единым фронтом врагов ре-
волюции поднят пролетарский меч!» 28.

Следствием и апогеем этой кампании стал «Петроградский процесс» — 
показательный суд над священнослужителями и мирянами, во главе с митро-
политом Вениамином обвиняемыми в сопротивлении изъятию церковных 
ценностей и организации контрреволюционной деятельности.

Суд последовательно и подробно освещался на страницах петроград-
ских газет в регулярной колонке «Суд над церковниками». И в «Петроград-
ской правде» 29, и в «Красной газете» 30 публиковались заметки о прошедших 
заседаниях. Внимание уделялось речам обвинителей и допросам, в кото-
рых авторы помимо документирования процесса иронизировали и высме-
ивали обвиняемых, особенно ответствующих перед судом священнослу-
жителей. В  отношении духовенства в  текстах намеренно использовалась 
сниженная лексика и  обобщенные «прозвища»: «клобуки», «рясоносные 
черносотенцы», «князья церкви». Главного обвиняемого именуют «граж-
данин Казанский, действовавший под званием митрополита Вениамина», 
описывая его так: «Приземистая широкая фигура, из-под белого клобука 
выглядывает одутловатое, далеко не аскетическое лицо “подвижника” мо-
нашества. “Князь церкви”, а впечатление, как будто немудрящий сельский 
попик» 31. Одним из допрашивающих митрополита был тот самый Петр 
Красиков, который еще в 1918 году написал первую статью против него. 
В  диалоге с  обвинителем ответчик на фоне инициативной бодрости до-
прашивающего описывается растерянным, пытающимся слукавить и уйти 
от ответа. Речи защиты практически не публиковались. Главной целью 
этих газетных сообщений с заседаний суда было не предоставить досто-
верную картину происходящего, но высмеять, дискредитировать обвиняе-
мых, чтобы жестокий приговор, вынесенный 5 июля, показался абсолютно 

27 Петроградская правда. 1922. 30 мая. № 118. С. 1.
28 Петроградская правда. 1922. 8 июня. № 125. С. 1.
29 Петроградская правда. 1922. Июнь — июль. № 128–148.
30 Красная газета. 1922. Июнь. № 127–140.
31 Петроградская правда. 1922. 11 июня. № 128. С. 3.



209

Хорина Вероника Владимировна

оправданным и был воспринят как акт высшей правительственной спра-
ведливости и заботы о гражданах.

После оглашения приговора тема изъятия церковных ценностей постепен-
но исчезает со страниц периодической печати, в июне — августе публикуются 
краткие итоги кампании 32. Реализации ценностей и закупке на эти средства хлеба 
для голодающих тоже не было посвящено ни одного заголовка с первой полосы 
главных петроградских и московских газет.

С другой стороны освещалась ситуация в периодических изданиях, вы-
пускаемых русскими эмигрантами в Европе. Одним из важных зарубежных 
источников является газета «Руль» — русская демократическая ежедневная 
газета, выходившая в 1920–1931 годах в Берлине. Редактировалась она лиде-
рами кадетской партии И. В. Гессеном и В. Д. Набоковым.

Отношение авторов газеты к происходящему в Советской России было 
однозначно негативное. Еще в 1921 году, когда тема помощи голодающим по-
явилась на страницах эмигрантской и вообще зарубежной прессы, русскими 
эмигрантами активно продвигалась организация благотворительной помощи. 
Примечательно, что сборы, устроенные при православных приходах за границей, 
на которые закупалось зерно, отправлялись в адрес учрежденного патриархом 
Тихоном Всероссийского церковного комитета вплоть до его расформирования.

Новостные сводки газеты «Руль», относящиеся к событиям в Советской 
России, были основаны на частных корреспондентских сообщениях, сведениях 
из других русскоязычных эмигрантских газет, но в большинстве — на новостях 
советской периодики, поэтому не всегда достоверно отражали происходящее: 
«Но не следует забывать, что источником всех вестей, которые до нас доходят, 
является советская власть, ее печать, ее радио. Мы хорошо знаем — не только 
о тех насилиях, к которым она прибегает, не только о тех соблазнах, которыми 
она совращает, но и о тех подлогах и провокациях, на которые она способна 
для достижения своих целей. И потому, прислушиваясь ко всем доходящим 
до нас вестям, не дадим им веры, пока не получится подтвержденная из источ-
ников чистых и бесспорных» 33. В основном сообщения о наиболее значимых 
событиях и заявлениях официальных советских средств массовой информа-
ции сопровождались негативными или опровергающими комментариями.

Развернутая большевиками антирелигиозная кампания против духовен-
ства закономерно осуждалась: «Кто внимательно следил за делом московских 

32 Красная газета. 1922. 25 июня. № 140. С. 5.
33 Грозные вести // Руль. 1922. 21 мая. № 459. С. 4.



210

Кафедра Исаакиевского собора

благочинных даже по искаженным отчетам советских газет, тот легко уяснит 
себе истинную цель процесса. Надо было политической шумихой прикрыть факт 
ограбления церквей, надо было объяснить контр- революционной агитацией 
негодование населения, глубоко уверенного в том, что награбленные ценности 
не идут голодающим, а на совсем другие цели…» 34. Пристальное внимание ав-
торов газеты было обращено на сопротивление изъятию церковных ценностей, 
которое в советской прессе освещалось очень скупо (исключение составлял 
инцидент в Шуе, который закончился показательным наказанием «виновных»). 
Эти новости «Руль» сопровождал описанием общественных настроений и от-
ношения к проводимой кампании. Нарастающее массовое недовольство для 
эмигрантской оппозиции обозначало возможность дальнейшего более актив-
ного народного сопротивления советской власти, а притеснение Церкви давало 
повод к требованию дипломатического вмешательства со стороны европейских 
стран. Так, в апрельских выпусках газеты «Руль» неоднократно сообщалось 
о выступлениях верующих против комиссии по изъятию ценностей в Петро-
граде, Москве и других городах 35, о митинге рабочих в Ермаковских мастерских 
и московских трамвайных парках, в ходе которых были вынесены резолюции 
против разграбления церквей 36. Редакция внимательно следила за новостями 
об арестах священнослужителей по всей России, о которых в главных советских 
газетах практически не упоминается 37.

Появлялись корреспондентские сообщения и о судьбе изъятых цен-
ностей: «Доставленные 8 апреля на пароходе “Поликсена” и других церков-
ные ценности Одесского Внешторга, были в тот же вечер перевезены в рус-
ский комиссионный магазин, помещающийся в самом людном месте Перы. 
В огромных витринах магазина… были разложены 12 церковных риз, кадила, 
огромные серебряные жбаны, вазы, кольца, цепочки, портсигары — все с цар-
скими коронами, вензелями…» 38. В следующих выпусках сообщалось, что 
у витрин начались протесты со стороны русских беженцев, которые закончи-
лись грандиозным скандалом и передачей ценностей на хранение в местную 

34 Московский процесс // Руль. 1922. 18 мая. № 456. С. 4.
35 Столкновения из-за отчуждения церковных ценностей // Руль. 1922. 1 апреля. № 419. С. 3; 
Беспорядки на почве изъятия ценностей // Руль. 1922. 11 апреля. № 427. С. 3; Беспорядки 
в центральной России // Руль. 1922. 12 апреля. № 428. С. 3; Изъятие ценностей из церквей и синагог //  
Там же. С. 4; Изъятие церковных ценностей // Руль. 1922. 14 апреля. № 429. С. 4.
36 Изъятие церковных ценностей // Руль. 1922. 19 апреля. № 432. С. 3.
37 См. например: Руль. 1922. 7 июня. № 471. С. 1; 9 июня. № 473. С. 3; 13 июня. № 476. С. 2–3.
38 «Изъятые» церковные ценности — в константинопольских витринах // Руль. 1922. 22 апреля. 
№ 435. С. 2.



211

Хорина Вероника Владимировна

православную церковь 39. В июне приходили новости о других инцидентах 
с ценностями: «железнодорожной полицией Варшавы были замечены два 
пассажира которые… переносили какой-то тяжелый чемодан. <…> …в нем 
оказались изломанные кресты, чаши и другие церковные вещи усеянные 
драгоценными камнями» 40. На страницах газеты была освещена реквизиция 
колоколов со всех церквей, в которых не происходит регулярных богослуже-
ний, для отправки их на оружейные заводы 41.

Усилившиеся в ходе кампании по изъятию церковных ценностей ре-
прессии, массовые аресты духовенства и верующих, а главное, судебное дело 
против патриарха Тихона вызвали негодование авторов газеты. Заголовки 
о судьбе Русской Церкви выходят на первые полосы: 11 мая поступило со-
общение о начале процесса в Москве и допросе патриарха, а новость 13 мая 
о его аресте сопровождалась большой дискуссионной статьей, выводом ко-
торой было: «Весьма вероятно, что и это новое обстоятельство не помешает 
дальнейшему преуспеянию большевиков в Генуе, но несомненно, что в России 
их положение совершенно безнадежно, если они осмелились поднять руку 
на патриарха, если они дерзнули на такой шаг, который они же сами считали 
безумным. И нужно ли говорить, что арестованный патриарх для них в тысячу 
раз опаснее, чем пишущий воззвания» 42.

В конце мая была опубликована беседа корреспондента газеты с архиепи-
скопом Латвийским Иоанном (Поммером) об отречении патриарха и его планах 
назначить заместителем по управлению делами церкви до Поместного собора 
митрополита Вениамина или же митрополита Агафангела 43. Архиепископом 
была высказана идея о том, что протестантские церкви Англии и Америки 
могли бы оказать помощь и добиться прекращения процесса над патриархом.

В начале июня в среде русской эмиграции и представителей православ-
ного духовенства в Европе была развернута кампания по противодействию 
аресту патриарха советскими властями и его возможной казни впоследствии. 
В письме, направленном архиепископу Кентерберийскому приходским со-
ветом православной церкви в Константинополе, указывалось: «В виду от-
сутствия гарантий судопроизводства в большевистских судах опасность, 
угрожающая патриарху, очень серьезна, и поэтому архиепископ Кентерберий-

39 Изъятые ценности в Константинополе // Руль. 1922. 23 апреля. № 436. С. 3.
40 Церковные ценности в Варшаве // Руль. 1922. 14 июня. № 477. С. 1.
41 Реквизиция колоколов // Руль. 1922. 26 апреля. № 438. С. 3.
42 Арест патриарха // Руль. 13 мая. № 452. С. 2.
43 К делу патриарха Тихона // Руль. 31 мая. № 466. С. 4.



212

Кафедра Исаакиевского собора

ский приглашается использовать свой авторитет в деле защиты патриарха» 44.  

Составленное в защиту патриарха «Воззвание русских организаций в Париже 
к народам, их правительствам, христианским церквям и всем религиозным 
общинам» 45 было напечатано во многих эмигрантских газетах.

В июне появляются сообщения об аресте священников в Петрограде 
и отстранении от управления митрополита Вениамина. Петроградский про-
цесс, поясняют в издании, ссылаясь на советскую «Красную газету», есть 
следствие слияния отдельных производств по поводу выступлений против 
изъятия церковных ценностей, наиболее крупные из которых были у Зна-
менской церкви, Владимирского собора, Казанского, Андреевского и Иоан-
новского соборов. Обвинение было превращено в общее «дело о преступной 
организации петроградского духовенства», возглавляемой митрополитом 
Вениамином и правлением Общества православных приходов 46.

Новости о суде над петроградским духовенством и мирянами публико-
вались редко, с сильным запозданием и в основном опирались на сводки из 
советских газет. Редакция обращала в первую очередь внимание на правовое 
поле вопроса и оценку дальнейшей судьбы церковно- государственных отно-
шений в России. Ошеломляющего смертного приговора, вынесенного главе 
Петроградской епархии, никто не ожидал: «…кровь петроградского митро-
полита и священников не спасет ни одной человеческой жизни» 47 — писали 
в «Голосе России», еще одной русской эмигрантской газете в Берлине.

После приговора в эмигрантской периодике публиковались заметки по 
сообщениям корреспондентов об общественной реакции на предстоящую 
казнь митрополита. Писали о забастовках рабочих на фабриках и заводах, 
государственных и частных предприятиях Петрограда и Кронштадта, а также 
о повсеместных собраниях, где выносились резолюции с требованиями отме-
ны приговора. Было напечатано сообщение о сильных волнениях и забастовке 
при Путиловском заводе. Церковь при заводе была местом, где митрополит 
часто проводил службы и беседы с рабочими, и был им особенно близок 48.

Время и место казни митрополита Вениамина было никому неизвестно, 
так как официального объявления никто не давал. В связи с этим множились 
различные версии и слухи о том, где и как могло произойти исполнение при-

44 Обращение к архиепископу Кентерберийскому // Руль. 1922. 1 июня. № 467. С. 2.
45 Воззвание русских организаций в Париже к народам, их правительствам, христианским церквям 
и всем религиозным общинам // Руль. 1922. 9 июня. № 473. С. 4.
46 Процесс духовенства в Петрограде // Руль. 1922. 17 июня. № 480. С. 3.
47 Голос России. 1922. 6 августа. № 1025. С. 3.
48 Голос России. 1922. 13 июля. № 1004. С. 2.



213

Хорина Вероника Владимировна

говора. Эмигрантская периодика стала уникальным источником, зафиксиро-
вавшим эти версии и предположения. В газете «Голос России» от 17 сентября 
1922 года было опубликовано сообщение: «Корреспондент “Рижского курьера” 
сообщает в своей газете следующую версию о расстреле петроградского ми-
трополита Вениамина: 2-го сентября в Петрограде распространились слухи 
о совершившейся, якобы, казни митрополита Вениамина. Узнав об этом, толпа 
народа, в которой преобладали женщины, скопилась перед тюрьмой, в которой 
содержался Вениамин. Агенты ГПУ пытались очистить улицу, но народ не 
расходился. Были произведены многочисленные аресты, не испугавшие однако 
собравшейся толпы, требовавшей показать им митрополита. Тогда чекисты 
дали залп по толпе, которая сначала обратилась в бегство, но затем вернулась 
и начала еще более энергично наступать на тюрьму. Тогда начальник тюрьмы 
предложил выбрать трех лиц, которым он предъявит митрополита. Выборные 
прошли в тюрьму и действительно убедились в том, что митрополит жив.

4-го сентября, по секретной телеграмме из Москвы, митрополит Вениамин 
был поздно вечером отправлен на вокзал в закрытом автомобиле. Митрополита 
сопровождал конвой из 14-ти человек. В Москве митрополита ожидали на вок-
зале агенты Московского отдела ГПУ и несколько автомобилей. В этот же день 
вечером всей Москве стало известно, что митрополит прямо с вокзала увезен 
по направлению к Сокольникам и больше оттуда не возвращался. Местные кре-
стьяне передавали, что ими было замечено три автомобиля, которые с бешеной 
скоростью промчались по Сокольническому шоссе. Рядом с шофером восседали 
вооруженные чекисты. Через два часа таинственные автомобили возвратились 
обратно, более тихим ходом. Предполагают, что митрополит Вениамин расстре-
лян 4 сентября в лесу не доезжая Сокольников, и там же похоронен» 49.

Другую версию о казни митрополита и других «политических преступ-
ников» на Лубянке опубликовали в эмигрантской газете «Свет», издававшейся 
в Харбине 50.

Таким образом, процесс изъятия церковных ценностей стал одним из 
знаковых событий ранней советской истории, отразившим как политические 
и идеологические установки нового правительства, так и общественный кри-
зис этого периода. Издания за 1921–1922 годы стали одним из важнейших 
исторических источников в данном контексте. Выпускаемые в Советской 

49 Голос России. 1922. 17 сентября. № 1061. С. 2.
50 Свет. 1923. 19 июля. Цит. по: Разумов А. Я. Митрополита Вениамина расстреляли не в Петрограде 
// Возвращенные имена. Книга памяти России / Российская национальная библиотека. 2017. URL: 
https://visz.nlr.ru/articles/mitropolita- veniamina-rasstrelyali-ne-v- (дата обращения: 15.10.2022).



214

Кафедра Исаакиевского собора

России, где набирала ход антирелигиозная пропаганда и репрессии, и в среде 
русских эмигрантов, которые в большинстве своем являлись православными 
и не могли быть равнодушными к положению Церкви, эти источники дают 
нам две радикально противоположные точки зрения на события страшных 
лет гонений на церковь.

Библиография

1. Акты Святейшего Патриарха Тихона, позднейшие документы и переписка 
о каноническом преемстве высшей церковной власти. Сб. в 2 частях / сост. 
М. Е. Губонин. М., 1994. 1063 с.
2. Говорова И. В. Власть и Церковь в начале 20-х годов XX столетия // Вестник 
Самарского государственного аэрокосмического университета. 2006. № 3. С. 99–103.
3. Голос России. Берлин. 1922. № 1004–1005; 1038; 1039; 1041; 1043–1050; 1059; 1061.
4. Известия. 1922. № 1440–1736.
5. Красная газета. 1922. № 87–140.
6. Лучшев Е. М. Антирелигиозная пропаганда в СССР 1917–1941 гг. СПб. : 
Информационно- техническое агентство Ритм, 2016. 364 с.
7. Неизданное письмо В. И. Ленина членам Политбюро // Вестник Русского 
христианского движения. 1970. № 4 (98). С. 54–57.
8. Одинцов М. И. Русские патриархи ХХ века. Судьбы Отечества и Церкви на 
страницах архивных документов. Ч. 1. М. : Издательство РАГС. 1999. 334 с.
9. Петроградская правда. 1922. № 64–182.
10. Разумов А. Я. Митрополита Вениамина расстреляли не в Петрограде // 
Возвращенные имена. Книга памяти России / Российская национальная библиотека. 
2017. URL: https://visz.nlr.ru/articles/mitropolita- veniamina-rasstrelyali-ne-v- 
(дата обращения: 15.10.2022).
11. Революция и церковь. 1919. № 2.
12. Руль. Берлин. 1922. № 392–559.
13. Собрание узаконений и распоряжений правительства за 1917–1918 гг. М. : 
Управление делами Совнаркома СССР, 1942. 1483 с.
14. Собрание узаконений и распоряжений рабочего и крестьянского правительства  
за 1922 г. М. : Управление делами Совнаркома СССР, 1950. № 19. 1932 с.



215

Шкаровский Михаил Витальевич

Шкаровский Михаил Витальевич
Центральный государственный архив Санкт- Петербурга

главный архивист, доктор исторических наук

Служение митрополита Петроградского и Гдовского 
Вениамина в годы Гражданской вой ны

Будущий священномученик епископ Гдовский Вениамин (в миру Васи-
лий Павлович Казанский) вступил во временное управление Петроградской 
епархией 6 марта 1917 года, когда после бурных событий Февральской рево-
люции митрополит Питирим (Окнов) был уволен на покой Святейшим сино-
дом по требованию Временного правительства. 24 мая 1917 года свободным 
голосованием клира и мирян владыка Вениамин был избран архиепископом 
Петроградским. Это был один из первых в истории Русской Православной 
Церкви случаев выборов главы епархии демократическим путем. Сначала 
свободным голосованием члены клира и миряне избирали выборщиков, 
которые затем и голосовали за выдвинутых кандидатов 1. Владыка никогда 
не занимался политической деятельностью. Уже в первом своем заявлении 
после выборов он сказал: «Я стою за свободу церкви! Она должна быть чужда 
политики, ибо в прошлом она много от нее пострадала. И теперь наклады-
вать новые путы на церковь было бы большой ошибкой со стороны людей, 
искренне преданных церкви» 2.

Синодальным определением от 14–17 июня 1917 года епархиальный 
титул владыки Вениамина по его просьбе был изменен на Петроградский 
и Гдовский. 13 августа Святейший синод возвел архиепископа Вениамина в сан 
митрополита, что было утверждено Временным правительством 14 августа 
1917 года 3. Подвижническое служение архиерея и его мученическая смерть 
оставили глубокий след в церковной жизни северной столицы.

Через день после возведения владыки Вениамина в сан митрополита 
в Москве произошло торжественное открытие первого после многовекового 
перерыва Всероссийского Поместного собора, первая сессия которого продол-
жалась до 9 декабря 1917 года. 5 ноября в храме Христа Спасителя по жребию 

1 Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 815. Оп. 11–1917. Д. 88. Л. 2–4.
2 Коняев Н. М. Священномученик Вениамин митрополит Петроградский (документальное 
повествование). СПб. : Вера, 1997. С. 20.
3 Бовкало А. А., Галкин А. К. Священномученик митрополит Вениамин // Санкт- Петербургские 
епархиальные ведомости. 1993. Вып. 11. Ч. 2. С. 69–70.

УДК 261.7
+253



216

Кафедра Исаакиевского собора

из трех кандидатов, выбранных Собором, был избран Святейшим Патриархом 
митрополит Московский Тихон (Беллавин). Владыка Вениамин был послан от 
Собора в Троице- Сергиеву лавру для приглашения избранного Патриарха на 
торжество интронизации 21 ноября 1917 года. При выборах Высшего Церков-
ного Управления митрополит Вениамин вошел в состав Священного синода, 
сначала с 7 декабря 1917 года в качестве заместителя его члена, а с 25 сентября 
1918 года — члена Синода. Следует упомянуть, что с 27 октября по 3 ноября 
1917 года владыка находился в Кремле во время обстрела большевистской 
артиллерией. В занимаемую им келью попал снаряд, и митрополит лишь чудом 
избежал гибели. Через несколько дней он был избран председателем Комиссии 
Поместного собора по фотографированию и описанию повреждений Кремля.

11 ноября Святейший синод удовлетворил ходатайство митрополита 
Вениамина о разрешении в конце месяца согласно просьбе православного 
населения Петрограда изнести раку с мощами святого Александра Невского из 
Свято- Троицкого собора и совершить торжественный крестный ход по городу 
для служения литургий, всенощных бдений в различных храмах и молебствий 
на площадях «о прекращении нестроений и бедствий в нашем Отечестве 
и о даровании державе Российской победы и одоления над врагами» 4.

Важной заслугой владыки было устроение епархиальной и приходской 
жизни в нелегких условиях новой безбожной власти, сплочение православно-
го народа вокруг храмов, постоянная бесстрашная защита прав и интересов 
верующих. Эта сторона деятельности митрополита ярко проявилась уже 
в начале 1918 года. Именно он первым из церковных иерархов выразил кате-
горическое несогласие с опубликованным 31 декабря в газетах проектом де-
крета об отделении Церкви от государства, имевшим явную антирелигиозную 
направленность. 10 января митрополит Вениамин направил открытое письмо 
в Совнарком. Мотивы послания были далеки от политических и носили объ-
ективный характер (беспокойство по поводу потери правовой защищенности, 
экономической базы Церкви). В нем отмечалось: «Осуществление этого проек-
та угрожает большим горем и страданиями православному русскому народу. 
Вполне естественно как только православные жители Петрограда узнали об 
этом, стали сильно волноваться. Волнения могут принять силу стихийных 
движений… и привести к тяжелым последствиям. <…> Считаю своим нрав-
ственным долгом сказать людям, стоящим у власти, чтобы они не приводили 
в исполнение предполагаемого декрета об отобрании церковного достояния. 

4 РГИА. Ф. 815. Оп. 11–1918. Д. 753. Л. 1–2.



217

Шкаровский Михаил Витальевич

Православный русский народ никогда не допускал подобных посягательств 
на его святые храмы. И ко многим другим страданиям не нужно прибавлять 
новых» 5. Письмо не осталось без внимания (хотя ответа не последовало), с ним 
ознакомился В. И. Ленин, наложивший резолюцию: «Очень прошу коллегию 
при комиссариате юстиции поспешить с разработкой декрета об отделении 
церкви от государства» 6.

Во второй половине января 1918 года владыка с жертвенной решимо-
стью встал на защиту Александро- Невской лавры, помещения, инвентарь 
и ценности которой пытался реквизировать возглавляемый А. М. Коллонтай 
Наркомат государственного призрения. Решительная позиция митрополита, 
возглавившего общегородской крестный ход в защиту Лавры, во многом спо-
собствовала тому, что обитель удалось отстоять, и Московская Патриархия 
одержала свою, пожалуй, единственную заметную победу над Совнаркомом.

Следует упомянуть, что 19 января Духовный собор Лавры отправил 
патриарху Тихону в Москву телеграмму, где указал, что занятие обители 
является нарушением свободы Церкви, и просил Первосвятителя приехать 
в Петроград для личного ознакомления с положением дел и переговоров 
с властями. А настоятель монастыря епископ Прокопий (Титов) отправил 
послание о насилии против Лавры в адрес Всероссийского поместного собора.

Первые антицерковные акции не остались без ответа Патриарха. Они, 
а также становившаяся все более кровавой Гражданская вой на, явились при-
чиной появления его знаменитого воззвания от 19 января 1918 года. В нем 
Патриарх заклеймил «открытых и скрытых врагов» истины Христовой, кото-
рые ненавистью, братской междоусобицей и кровопролитием по всей стране 
выполняли «дело сатаны», и предал их анафеме. 20 января в Казанском соборе 
его настоятель, будущий священномученик протоиерей Философ Орнатский 
впервые в Петрограде зачитал воззвание Патриарха (его успели размножить 
и отдать по церквям для оглашения на следующий день). Духовный собор 
Лавры также решил напечатать на средства обители для раздачи богомольцам 
20 тысяч экземпляров воззвания 7.

Митрополит Вениамин отсрочил свой приезд в Москву на открывавшую-
ся сессию Всероссийского поместного собора и 20 января отдал распоряжение 
о совершении на следующий день общегородского крестного хода из всех 
храмов к Лавре в защиту Церкви. Как отмечалось на заседании Поместного 

5 Гонения на Петроградскую церковь // Прибавления к Церковным ведомостям. 1918. № 1. С. 24.
6 Резолюция Ленина // Прибавления к Церковным ведомостям. 1918. № 5. С. 204.
7 РГИА. Ф. 796. Оп. 445. Д. 792. Л. 9 об; Ф. 815. Оп. 14. Д. 159. Л. 14, 18.



218

Кафедра Исаакиевского собора

собора: «этим исполнилось лишь требование верующего народа. И только 
в случае, если будут поставлены заставы, решили не брать народ в крестный 
ход и помолиться в соборе. Когда в субботу об этом сообщили народу, народ 
говорил: “Пойдем!” В некоторых храмах исповедовались и приобщались Свя-
тых Тайн. Говорили: “Пойдем, хотя бы и на расстрел”» 8.

В грандиозном воскресном крестном ходе участвовало по церковным 
оценкам до полумиллиона, а по данным властей — 50 тысяч человек. Митропо-
лит Вениамин выступил после молебствия перед верующими с особого помо-
ста на лаврской площади, заявив: «В переживаемые дни родина наша, некогда 
Русь святая, превратилась в пещеру погребальную. И наполнена эта пещера 
телами людей, которые ходят, действуют, много говорят, но которые духовно 
мертвы для веры, для блага родины, для любви и сострадания к ближним 
и для голоса совести своей. <…> Думали предоставлением свободы произволу 
и страстям человеческим, обещанием всех благ земных, рассыпанием денег 
заставить людей забыть про небо, про Бога, про совесть. Но это средства, цели 
не достигающие. Бывшие дорогие братья наши, дети общей семьи, знайте, 
что невозможно бороться с Богом, нельзя искоренить веру. Гонения на веру 
только укрепляют ее. Так было, так будет, так и теперь есть». Затем крестный 
ход во главе с митрополитом Вениамином двинулся к Казанскому собору, при 
подходе к которому владыка сказал еще одну небольшую речь: «…Мы боялись 
тогда, когда устраивали крестный ход, что он закончится неблагополучно, 
но вот Господь, светящий и добрым, и злым, послал нам солнышко, и все мы 
живы и здоровы. Поэтому будем теперь в вере до готовности пострадать даже 
до самой смерти, как завешал нам протоиерей Скипетров, убитый у порога 
своего архипастыря» 9.

События в Петрограде сразу оказались в центре внимания возобно-
вившего с 20 января после перерыва свою работу Поместного собора. На его 
первом собрании было оглашено послание настоятеля Лавры, а 24 января на 
другом заседании сообщение о крестном ходе в Петрограде сделал протоие-
рей Философ Орнатский, призвавший выявить свою силу: «Пора сказать, что 
разбойники взяли власть и управляют нами. Мы терпели, но терпеть далее 
невозможно, потому что затронуто Святое Святых русской души — Святая 
Церковь. <…> На сознательное мученичество идти не следует, но если нам 

8 Священный Собор Православной Российской Церкви. Деяния / Издание Соборного Совета. 
Кн. VI. Вып. 1. М., 1918. С. 59.
9 Степанова И. Житие Петроградского митрополита // Вечерний Ленинград. 1990. 11 августа. С. 3.



219

Шкаровский Михаил Витальевич

нужно пострадать и даже умереть за правду — это надо будет сделать» 10. Отец 
Философ также поблагодарил Собор за присвоение митрополиту Вениамину 
(определением от 25 января) древнего и почетного титула священноархиман-
дрита Александро- Невской лавры.

27 января вышел официальный указ Святейшего синода об этом назна-
чении. Один из первых указов владыки после назначения его священноархи-
мандритом Лавры был посвящен правильности богослужения: «Председателю 
Духовного собора сделать соответствующие распоряжения и иметь неослабное 
наблюдение за точностью исполнения церковного устава и благоговейным 
совершением богослужения в Лавре… все церковное чтение должно быть 
неторопливо и внятно, и чтец обязан выходить для чтения на середину храма, 
особенно в соборе. <…> Вообще на уставность и чинность богослужения 
прошу обратить особое внимание, без совершенно ненужного промедления 
и затягивания в пении в ущерб полноте службы» 11.

Также 26 января Советом Петроградской духовной академии митропо-
лит был избран ее почетным членом. Ввиду тяжелого положения Петрограда 
владыка отложил свою поездку на заседание Поместного собора и распоря-
дился, чтобы духовенство не эвакуировалось, а оставалось в своих приходах. 
Из-за начала наступления немецких вой ск после срыва мирных переговоров 
с советской делегацией в Бресте над Петроградом нависла угроза захвата, 
но митрополит Вениамин решил остаться с паствой. Патриарх и Синод одо-
брили этот шаг и, согласно сохранившимся архивным документам, в марте 
приняли решение, что Петроградский митрополит в случае захвата столицы 
возглавит церковное управление на оккупированной германскими вой сками 
территории.

После январской попытки захватить Лавру отношения Петроградского 
епархиального руководства с городскими властями несколько стабилизиро-
вались, но с мая 1918 года конфронтация вновь стала постепенно нарастать. 
Один из конфликтов оказался связанным с празднованием 1 Мая, которое 
в 1918 году приходилось на Великую среду, предшествующую Пасхе, дню 
скорби, в который православным воспрещается участвовать в уличных гу-
ляниях и шествиях. В соответствии с постановлением Поместного собора от 
20 апреля, митрополит Вениамин в своем воззвании к верующим призвал их 
не присутствовать на празднике. Совет комиссаров Петроградской трудовой 

10 Священный Собор Православной Российской Церкви. Деяния. С. 60.
11 РГИА. Ф. 815. Оп. 14. Д. 159. Л. 26.



220

Кафедра Исаакиевского собора

коммуны расценил ситуацию как равнозначную военной опасности и решил 
назначить на время праздников Пасхи специальную полномочную комиссию 12.

Значительную тревогу властей вызвало почти триумфальное посеще-
ние Петрограда с 11/12 по 16 июня патриархом Тихоном. Первосвятитель 
совершил несколько богослужений — в Исаакиевском и Казанском соборах, 
Лавре, участвовал в крестном ходе, посетил Кронштадт 13. 16 июня патриарх  
Тихон посетил церковь Божией Матери «Всех Скорбящих Радосте» на Шлис-
сельбургском проспекте, где при огромном стечении народа в своем сло-
ве вспомнил мученическую кончину настоятеля храма протоиерея Петра 
Скипетрова. В первой заупокойной литургии о «всех усопших в нынешнюю 
лютую годину гонений исповедниках и мучениках» 14, совершенной Патриар-
хом 13 апреля, он помянул в числе 17 новомучеников отца Петра и бывшего 
священноархимандрита Александро- Невской лавры митрополита Владимира 
(Богоявленского), убитого 25 января 1918 года в Киеве.

В 1918 году к Православной Церкви, гонимой, а не господствующей госу-
дарственной, как ранее, несмотря на начавшуюся атеистическую пропаганду, 
пришли тысячи новообращенных, в том числе и видные деятели интеллиген-
ции. 10 июля для расширения проповеднической деятельности епархиальное 
собрание избрало Миссионерский совет, главным руководителем которого 
являлся митрополит. Владыка Вениамин также стремился привлечь в ряды 
духовенства как можно больше светских молодых людей — «он предвидел 
будущие трудности» 15. Владыка заботился о всемерном расширении пропо-
веднической, миссионерской, братской деятельности. С целью спасения от 
закрытия домовых церквей при различных учреждениях он открывал при 
таких храмах приходы.

Почти во всех церквях города по благословению митрополита стали со-
вершаться пассии: ранее они не имели повсеместного распространения. Подъем 
религиозных чувств петроградцев вылился в грандиозные общегородские 
крестные ходы Пасхальной недели. В Светлый четверг, 9 мая 1918 года, состо-
ялся детский крестный ход в Лавру, где владыка отслужил молебен и преподал 
всем детям архипастырское благословение. Небывалое количество участников 

12 Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 143. Оп. 3. Д. 5. Л. 42–43.
13 Патриаршие дни в Петрограде // Петроградский церковно- епархиальный вестник. 1918. 20 июня. 
№ 16. С. 2–4.
14 Священный Собор Православной Российской Церкви: Собрание определений и постановлений. 
Приложение к «Деяниям» второе. Вып. 3. М., 1918. С. 55–57.
15 Мещерский Н. А. На старости я сызнова живу: прошедшее проходит предо мною… : рукопись. 
Л., 1982. С. 73. [В собственности у автора]



221

Шкаровский Михаил Витальевич

собрали крестные ходы в Фомино воскресенье, ставшие при митрополите Ве-
ниамине традиционными. Из всех городских приходов «процессии двинулись 
в Александро- Невскую Лавру», — вспоминает очевидец, — «шли с хоругвями 
в облачениях по всему городу. Первый раз это было в 1918 г.» 16.

После прекращения преподавания Закона Божия в государственных 
школах его удалось отчасти заменить частно- церковным обучением при хра-
мах. В Петроградской епархии было выработано особое положение «Об орга-
низации религиозно- нравственного воспитания детей и подростков». Перво-
начально городские власти, согласно инструкции Наркомюста, не запрещали 
подобной практики. Например, в Лавре монахи в 1918–1919 годах руководили 
69 детскими кружками, в которых изучался Закон Божий. По распоряжению 
митрополита в ряде храмов для подростков были заведены специальные кре-
сты, хоругви, иконы, облачения, они участвовали в богослужениях, крестных 
ходах. Важную роль здесь играло существовавшее при Лавре Александро- 
Невское братство. В воспоминаниях архиепископа Михаила (Мудъюгина) 
содержится упоминание о его учебе в первые послевоенные годы в школе 
при обители: «Я хорошо помню свое детство. При Александро- Невской Лавре 
тогда еще была церковная школа, в которой мы получали не только церковные 
знания, но и могли развивать свои творческие наклонности на уроках труда, 
рисования и других занятиях» 17.

По истечении первого года пребывания на Петроградской кафедре ми-
трополит Вениамин обратился к пастве с примечательным посланием: «24 мая 
исполнилась первая годовщина моего Архипастырства. Мысленно обозреваю 
протекший год. Много всяких чувств, воспоминаний, переживаний наполняет 
мою душу. Хочется облегчить ее, поделиться ими с моей паствой. <…> До-
рогие пастыри церкви Петроградской, воспроизведите в своем сознании все 
пережитое нами в церковной жизни за минувший год моего архипастырства 
и еще раз напомните себе, что, исполняя свои пастырские священнические 
обязанности, вы совершаете дело величайшей важности, которое народ ценит 
и ставит соответственно ей весьма, весьма высоко. Прежде всего и главнее 
всего будьте молитвенниками, благоговейными совершителями богослу-
жений, таинств, треб и всяких молитвословий. <…> Всякая политика, как 
реакционная, так и модная прогрессивная, должна быть чужда вас. Пастырь 
не с аристократией, плутократией или демократией, не с буржуями или про-

16 Мещерский Н. А. На старости я сызнова живу: прошедшее проходит предо мною… С. 73. 
17 Михаил (Мудъюгин), архиеп. Горечь и боль // «Glaube in der 2. Welt» [Вера во втором мире]. 
Русский дайджест. 2002. № 3. С. 10.



222

Кафедра Исаакиевского собора

летариями, но со всеми и для всех верующих. На нем нет и не должно быть 
никакой политической вывески, и под такой он не может выступать. Царство 
Мое, как сказал Христос, не от мира сего, и никакой политический строй не 
может с ним совпадать. Возлюбленные братья и сестры, все вы боговрученные 
мне чада паствы Петроградской. Стойте в вере, мужайтесь и укрепляйтесь. 
Вера наша православная это душа, жизнь народа русского, единственная наша 
надежда и спасение в переживаемых теперь нами великих потрясениях и бед-
ствиях» 18. И в дальнейшем владыка продолжал свое неуклонное жертвенное 
стояние за веру.

После закрытия Духовной академии и семинарии митрополит сделал 
все возможное для возобновления богословского образования в Петрограде. 
При его активном участии 30 сентября 1918 года на территории Лавры было 
открыто Богословско- пастырское училище, самым непосредственным образом 
участвовал митрополит Вениамин в организации Петроградского Богослов-
ского института, почетным членом которого его избрали 28 января 1921 года. 
Кроме того, по благословению владыки в городе были созданы различные 
богословские курсы, при храмах открывались детские и юношеские кружки по 
изучению Закона Божия, устраивались беседы и лекции для взрослых. Таким 
образом, в епархии быстро возникла новая широкая система богословского 
образования. Несмотря на значительные трудности, в 1918–1919 годах выхо-
дила епархиальная газета «Петроградский церковный вестник», издавались 
церковные календари. Митрополит стремился по возможности смягчить 
излишнюю напряженность в отношениях с городским руководством. Так, на 
заявлении отдела юстиции Петросовета от 1 августа 1918 года на его имя — 
«сделать распоряжение о снабжении в срочном порядке всех приходских 
церквей приходскими книгами для записи прихожан», владыка в тот же день 
наложил резолюцию: поставить на вид благочинным за «их недостаточно 
внимательное отношение к прохождению своих обязанностей» 19.

Но в отстаивании важнейших интересов Церкви митрополит Вениа-
мин был непреклонен. В сентябре 1918 года, после начала так называемого 
«красного террора», он отдал распоряжение совершить во время всенощного 
богослужения в праздник Воздвижения особый чин всенародного покаяния 
и соборования. В конце года по настоянию владыки Епархиальный совет  
вынес постановление: «Предложить духовенству принять меры путем по-

18 Сосуд избранный. История Российских духовных школ. 1888–1932 / сост. М. Склярова. СПб. : 
издательство «Борей», 1994. С. 238–241.
19 Петроградский церковный вестник. 1918. 6 сентября.



223

Шкаровский Михаил Витальевич

учения и разъяснения прихожанам к возможному увеличению сборов на 
защиту Веры и Церкви в пользу пострадавших за Веру и Церковь во время 
гражданской вой ны и т. д.» 20.

15 сентября 1919 года, когда в период реальной угрозы Петрограду со 
стороны вой ск Юденича город начали «очищать» от опасных для советской 
власти «элементов», митрополит Вениамин направил к председателю Петро-
совета Г. Е. Зиновьеву делегацию священников и мирян, которая в письменном 
заявлении выразила пожелание, чтобы власти опровергли слухи о «поголов-
ном аресте (или высылке) петроградского духовенства ввиду их контррево-
люционности или в качестве заложников» 21.

В тот же день владыка направил еще одно, уже личное, послание Зино-
вьеву, в котором призывал не проводить намеченного вскрытия и изъятия из 
Троицкого собора Лавры мощей святого князя Александра Невского. Посла-
ния оказали свое воздействие, митрополиту постепенно удалось несколько 
нормализовать отношения с городскими властями, строго придерживаясь 
нейтралитета в будущей гражданской вой не.

Следует отметить, что спасение от поругания в 1919 году мощей святого 
князя Александра Невского вообще было единственным случаем, когда совет-
ские власти вняли в этом вопросе увещеваниям со стороны Церкви. Кампания 
вскрытия мощей началась осенью 1918 года, и особенно активно занимался ей 
руководитель VIII («церковного») отдела Наркомата юстиции П. А. Красиков, 
личное участие в ней принял и В. И. Ленин. 16 февраля 1919 года коллегия 
Наркомата приняла первое постановление об организованном вскрытии 
мощей, и уже в феврале — апреле их было проведено более сорока. 24 марта 
и 24 апреля Комиссариат юстиции Союза коммун Северной области дважды 
просил разрешение президиума Петроградского совета на вскрытие останков 
святого Александра Невского 22.

Тогда в разрешении было отказано из-за опасения массового протеста 
верующих, подобного случившемуся в январе 1918 года. Сыграло свою роль 
и обращение в апреле 1919 года владыки Вениамина к Г. Е. Зиновьеву с пись-
мом, в котором выражались надежды, что «мощи святого благоверного князя 
Александра Невского не будут потревожены». Вскоре после появления этого 
обращения в журнале «Революция и церковь» была опубликована статья 

20 Плаксин Р. Ю. Крах церковной контрреволюции 1917–1923 гг. М., 1968. С. 71.
21 ЦГА СПб. Ф. 1000. Оп. 79. Д. 24. Л. 16–17.
22 Подробнее см.: Два эпизода борьбы с церковью в Петрограде / публикация, вступительная 
статья: М. В. Шкаровский // Звенья: Исторический альманах. Вып. 2. М. — СПб., 1992. С. 560–563.



224

Кафедра Исаакиевского собора

П. А. Красикова со злобными выпадами против митрополита и святого князя. 
Занимавший достаточно крупный пост старый большевик открыто лгал, 
утверждая, что никаких останков князя не сохранилось, и призывал вскрыть 
«пустой ящик якобы с мощами Александра Невского». В этой же статье Кра-
сиков первым из советских руководителей выдвинул задачу «утилизации 
огромных серебряных рак» 23.

«Вдохновленный» проведенным вскрытием мощей святого Сергия  
Радонежского в Троице- Сергиевой лавре Красиков и его сторонники в сен-
тябре вновь подняли вопрос о мощах святого князя Александра Невского. 
Вторично возникшая угроза была предотвращена упоминавшимся письмом 
митрополита Вениамина Г. Е. Зиновьеву от 15 сентября 1919 года. В нем гово-
рилось: «В первых числах текущего сентября на лекции “О коммунизме и рели-
гии” члена ВЦИК П. Красикова и М. Галкина была поставлена на голосование 
резолюция, предлагающая все мощи изъять из церквей и сконцентрировать 
в особом музее, в частности так поступить и с находящимися в Петрограде 
мощами св. Александра Невского. Слухи об этом весьма взволновали право-
славное население Петрограда. <…> Желая успокоить верующих и выяснить 
положение вопроса о вскрытии раки благоверного князя, обращаюсь к Вам, 
гражданин Зиновьев, как стоящему во главе Петроградского правительства, 
с просьбой от лица многих тысяч верующих, в числе которых не мало рабо-
чих и крестьян, приведенной в начале резолюции не придавать значения и не 
приводить ее в исполнение и этим дать мне возможность успокоить многие 
тысячи взволнованных людей» 24.

За пять лет управления в условиях все усиливающихся стеснений влады-
ка Вениамин сумел организовать жизнь Петроградской епархии на началах, 
разработанных Поместным собором в 1917–1918 годах, превратить приходы 
в живые христианские общины, привлечь к церковному служению множе-
ство новых людей, в том числе известных представителей интеллигенции. 
Благодаря умелой дипломатической политике митрополита многие антирели-
гиозные постановления того времени в Петрограде полностью или частично 
не проводились в жизнь. 27 апреля 1921 года президиум губисполкома, рас-
смотрев обращение владыки, разрешил проведение 8 мая крестного хода из 
всех церквей в Александро- Невскую лавру. А осенью митрополит согласился 
перенести подобное традиционное шествие в Лавру с 12 на 19 сентября в связи 

23 Красиков П. А. Религиозная хитрость (письмо в редакцию) // Революция и церковь. 1919. № 2. 
С. 23–25.
24 ЦГА СПб. Ф. 1000. Оп. 79. Д. 24. Л. 14–15.



225

Шкаровский Михаил Витальевич

с похоронами погибших финских коммунистов. Это был последний в истории 
епархии советского времени грандиозный общегородской крестный ход 25.

Помимо Петроградской митрополиту Вениамину временно пришлось 
управлять и некоторыми соседними епархиями, в том числе родной Олонец-
кой. После увольнения 18 июня 1919 года епископа Олонецкого и Петроза-
водского Иоанникия (Дьячкова) на покой митрополит управлял епархией до 
назначения в конце 1919 года нового епископа Олонецкого и Петрозаводского 
Евгения (Мерцалова). 7 мая 1920 года епископ Евгений скончался, и владыке 
Вениамину довелось еще несколько месяцев возглавлять эту епархию. Весной- 
осенью 1919 года митрополит временно управлял и той частью Псковской 
епархии, которая не была занята белогвардейскими вой сками.

В конце 1920 года петроградская паства с любовью отметила 25-летие 
духовной деятельности владыки Вениамина, которая вся была направлена на 
то, «чтобы поддержать и укрепить веру, воодушевить малодушных и утешить 
унывающих» 26. И это особенно ярко проявилось в последние месяцы жизни 
митрополита перед его мученической кончиной 13 августа 1922 года.

Петербуржцы никогда не забывали своего владыку. В 1989 году они уста-
новили деревянный крест с его именем на Никольском кладбище Александро- 
Невской лавры и приносили туда цветы, в день смерти ставили свечи в храме 
за упокой его души. В начале 1990-х годов вместо первоначального креста был 
установлен памятник- кенотаф, увенчанный терновым венцом. А 4 апреля 
1992 года Архиерейский Собор Русской Православной Церкви причислил 
Петроградского митрополита Вениамина, а также расстрелянных с ним ново-
мучеников, к лику святых. Первый храм во имя святителя Вениамина был ос-
вящен в сентябре 1992 года в поселке Металлострой под Санкт- Петербургом.

Библиография
Архивные материалы:
1. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 796. Оп. 445. Д. 792.
2. РГИА. Ф. 815. Оп. 11–1917. Д. 88.
3. РГИА. Ф. 815. Оп. 11–1918. Д. 753.
4. РГИА. Ф. 815. Оп. 14. Д. 159.
5. Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 33. Оп. 1. Д. 65.

25 ЦГА СПб. Ф. 1000. Оп. 5. Д. 115. Л. 232–233; Ф. 33. Оп. 1. Д. 65. Л. 13–14.
26 Санкт- Петербургский мартиролог / отв. ред. прот. Владимир Сорокин; сост. В. М. Шкаровский 
[и др.]. СПб. : издательство «Миръ», о-во святителя Василия Великого, 2002. С. 6.



226

Кафедра Исаакиевского собора

6. ЦГА СПб. Ф. 143. Оп. 3. Д. 5. Л. 42–43.
7. ЦГА СПб. Ф. 1000. Оп. 5. Д. 115.
8. ЦГА СПб. Ф. 1000. Оп. 79. Д. 24.
Литература:
1. Бовкало А. А., Галкин А. К. Священномученик митрополит Вениамин // Санкт- 
Петербургские епархиальные ведомости. 1993. Вып. 11. Ч. 2. С. 59–78.
2. Два эпизода борьбы с церковью в Петрограде / публикация, вступительная статья: 
М. В. Шкаровский // Звенья: Исторический альманах. Вып. 2. М. — СПб., 1992. 
С. 551–572.
3. Коняев Н. М. Священномученик Вениамин митрополит Петроградский.  
СПб. : Вера, 1997. 184 с.
4. Красиков П. А. Религиозная хитрость (письмо в редакцию) // Революция и церковь. 
1919. № 2. С. 23–25.
5. Мещерский Н. А. На старости я сызнова живу: прошедшее проходит предо 
мною… : рукопись. Л., 1982. 123 с. [В собственности у автора]
6. Михаил (Мудъюгин), архиепископ. Горечь и боль // «Glaube in der 2. Welt»  
[Вера во втором мире]. Русский дайджест. 2002. № 3. С. 7–11.
7. Петроградский церковно- епархиальный вестник. 1918. 20 июня. № 16.
8. Петроградский церковный вестник. 1918. 6 сентября.
9. Плаксин Р. Ю. Крах церковной контрреволюции 1917–1923 гг. М. : Наука, 1968. 416 с.
10. Санкт- Петербургский мартиролог / отв. ред. прот. Владимир Сорокин;  
сост. В. М. Шкаровский [и др.]. СПб. : издательство «Миръ», о-во святителя Василия 
Великого, 2002. 416 с.
11. Священный Собор Православной Российской Церкви. Деяния. Кн. VI. Вып. 1.  
М., 1918.
12. Священный Собор Православной Российской Церкви: Собрание определений 
и постановлений. Вып. 3. М., 1918.
13. Сосуд избранный. История Российских духовных школ. 1888–1932 / сост. 
М. Склярова. СПб. : Борей, 1994. 464 с.
14. Степанова И. Житие Петроградского митрополита // Вечерний Ленинград. 1990. 
11 августа. С. 3.
15. Прибавления к Церковным ведомостям. 1918. № 1, № 5.



227

Шкаровский Михаил Витальевич

Шкаровский Михаил Витальевич
Центральный государственный архив Санкт- Петербурга,

главный архивист, доктор исторических наук

Сподвижник митрополита Вениамина 
священномученик архимандрит Сергий (Шеин)

Известный церковный деятель священномученик архимандрит Сергий 
(в миру Василий Павлович Шеин) родился 30 декабря 1870 года в деревне 
Колпна Новосильского уезда Тульской губернии в старинной дворянской 
семье и был назван при крещении в честь святителя Василия Великого.  
Он являлся десятым ребенком в семье коллежского секретаря Павла Василье-
вича Шеина и его супруги Натальи Акимовны. Дворянский род Шеиных, 
берущий свое начало от Михаила Прушанина, «мужа храбра и честна», вы-
ехавшего из Поруссии к святому благоверному великому князю Александру 
Невскому, на протяжении многих веков был известен в истории Российского 
государства именами славных защитников веры и Отечества 1. Воспитание 
юноши было пропитано благодатным духом церковности, сам он незадолго 
до своей мученической кончины говорил: «Я в Церкви с детства, постоянно 
около Церкви вращался, с Ней сроднился» .

В 1888 году Василий Павлович поступил в Императорское учили-
ще правоведения в Санкт- Петербурге, а в 1893 году закончил его с золо-
той медалью, после чего поступил на государственную службу (в архиве  
сохранилось личное дело студента Шеина) 2. С осени 1893 года он работал 
чиновником в канцелярии Межевого департамента Министерства юсти-
ции в чине титулярного советника, с 1894 года трудился в канцелярии 3-го 
департамента Сената, затем — в юрисконсультской части Министерства 
юстиции, одновременно с 1896 года являясь преподавателем гражданско-
го права в Училище правоведения. В 1897 году В. П. Шеин был на четыре 
месяца командирован за границу для научных занятий. С 1899 года он 
работал помощником статс- секретаря Судебного департамента Прави-
тельствующего Сената, с 1900 года — младшим делопроизводителем 1-го 
департамента и с 1902 года — помощником юрисконсульта Министерства 

1 Бовкало А. А. Архимандрит Сергий (Шеин) и его предки: историко- генеалогический очерк //  
Новый часовой. Русский военно- исторический журнал. 1996. № 4. С. 19–22.
2 Центральный государственный исторический архив Санкт- Петербурга (ЦГИА СПб). Ф. 355. 
Оп. 1. Д. 3491.

УДК 261.7
+272



228

Кафедра Исаакиевского собора

юстиции, с 1903 года — старшим делопроизводителем Государственной 
канцелярии, сотрудником отделения Свода законов.

В 1902 году В. П. Шеин был награжден орденом Святой Анны III степени. 
В 1905 году он состоял членом оргкомитета по сбору средств на постройку 
в Санкт- Петербурге храма в память о моряках, погибших в Русско- японской 
вой не (церкви Христа Спасителя на набережной Ново- Адмиралтейского ка-
нала). Василий Павлович также являлся Новосильским уездным и Тульским 
губернским земским гласным, членом Новосильского уездного училищного со-
вета от земства, активно занимался различной общественной деятельностью 3.

В 1906 году В. П. Шеин участвовал в работе Предсоборного присут-
ствия, готовившего проведение Поместного собора Российской Православной 
Церкви (митрополитом Санкт- Петербургским и Ладожским Антонием он 
был назначен членом присутствия), с 1907 года работал помощником статс- 
секретаря Государственного совета. В 1908–1912 годах Василий Павлович 
возглавлял законодательный отдел канцелярии Государственной Думы III 
созыва. В 1912 году был избран членом Государственной Думы IV созыва 
от родной Тульской губернии и возведен в чин действительного статского 
советника. Являясь убежденным монархистом, он входил в Думе во фракции 
русских националистов и умеренно- правых, уклоняясь, впрочем, от активной 
политической борьбы (в политических партиях не состоял). В то же время 
В. П. Шеин являлся членом нескольких думских комиссий: бюджетной, по 
делам Православной Церкви, по старообрядческим делам, о печати, о путях 
сообщения и по местному самоуправлению, в частности, был обычным до-
кладчиком бюджетной комиссии по смете Святейшего Синода. В 1915 году 
он вошел в Прогрессивный блок. Позднее на суде отец Сергий сказал, что не 
помнит ни одного дня свой жизни, когда бы он не интересовался религиоз-
ными вопросами 4.

В 1916 году В. П. Шеин состоял членом Комиссии Предсоборного со-
вещания по рассмотрению законопроекта о церковном суде, в следующем 
году работал в I, II, VIII и IX отделах Предсоборного совета. В августе 1917 — 
сентябре 1918 годов он был секретарем проходившего в Москве Поместного 
собора Российской Православной Церкви и Соборного совета, товарищем 
председателя Хозяйственно- распорядительного и Юридического совещаний 

3 Санкт- Петербургский мартиролог. СПб. : Князь- Владимирский собор, 2017. С.  66; 
 Коняев Н. М. Священномученик Вениамин митрополит Петроградский. СПб. : Вера, 1997. С. 165.
4 Архив Государственного музея истории религии (АГМИР). Ф. 2. Оп. 4. Д. 138. Л. 5.



229

Шкаровский Михаил Витальевич

при нем, заместителем председателя I, членом II, XI отделов Собора 5. 21 ноября 
1917 года Василий Павлович последним приветствовал Святейшего Патриарха 
Тихона на его избрании. В 1918–1920 годах он работал управляющим делами 
в коллегии Главкрахмала (Главный комитет крахмально- паточной промыш-
ленности), а также в Центральном железнодорожном управлении. 30 августа 
1920 года, в день памяти святого благоверного великого князя Александра 
Невского, В. П. Шеин принял монашеский постриг с именем Сергий в честь 
преподобного Сергия, игумена Радонежского, затем вскоре был возведен 
в Москве в сан иеромонаха и архимандрита.

Об этом шаге отца Сергия писал известный юрист профессор А. Жижи-
ленко в своей докладной записке по делу митрополита Вениамина от 23 июля 
1922 года: «Священство, а затем монашество он принял более двух лет тому 
назад, уже в преклонном возрасте после смерти своей матери, повинуясь 
давнишнему влечению своего сердца» 6.

В апреле 1921 года архимандрита Сергия назначили на должность  
настоятеля Петроградского подворья Свято- Троицкой Сергиевой лавры (после 
выбора Святейшим Патриархом Московским и всея России святителя Тихона 
лаврское подворье стали также называть «Патриаршим»). Оно находилось на 
набережной реки Фонтанки, вблизи Невского проспекта, и имело два храма: 
Преподобного Сергия Радонежского и Пресвятой Троицы. Будущий Патриарх 
Московский и всея Руси, а тогда епископ Ямбургский Алексий (Симанский), 
27 апреля написал своему духовнику, митрополиту Арсению (Стадницкому), 
что «по слухам, исходящим от Патриарха» Тихона, архимандрит Сергий 
«только временно переводится в Петроград, скоро предстоит его хиротония 
и назначение на место митрополита Крутицкого» 7.

Но судьба священномученика сложилась иначе. На общеприходском 
собрании общины Свято- Троицкого подворья 9 июня 1921 года архиман-
дрит Сергий был избран председателем нового состава церковного совета из  
25 человек. Поселился отец Сергий в  здании подворья на набережной 
реки Фонтанки (дом № 44) 8. Архимандрит также некоторое время занимал  

5 См.: Документы Священного Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 годов. Т. 27. 
Члены и делопроизводители Собора: биобиблиографический словарь / отв. ред. С. В. Чертков. 
М. : Издательство Новоспасского монастыря, 2020.
6 АГМИР. Ф. 2. Оп. 4. Д. 138. Л. 5.
7 Письма Патриарха Алексия своему духовнику. М. : Издание Сретенского монастыря, 2000. 
С. 201, 224.
8 Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 1001. Оп. 7. Д. 4.  
Л. 281–281 об.



230

Кафедра Исаакиевского собора

должность одного из заместителей (товарищей) председателя правления  
Общества объединенных православных приходов Петрограда. Впрочем, долж-
ностные обязанности отца Сергия в этом обществе оказались номинальными, 
и, в конце концов, он был вынужден подать заявление с просьбой из-за невоз-
можности принимать участие в делах правления не считать его товарищем 
председателя. Одной из причин выхода отца Сергия из Общества право-
славных приходов было совпадение собраний Правления с торжественными 
богослужениями в церкви, пропускать которые он не мог. Большой любитель 
церковного пения, человек литургической направленности, архимандрит 
Сергий предпочитал околоцерковной суете богослужения и молитвы 9.

Ко времени приезда отца Сергия Свято- Троицкое подворье стало круп-
нейшим центром богословского образования в стране. Еще в октябре 1919 года 
гражданская власть, утвердив ходатайство представителей приходских общин 
города, предоставила в распоряжение создаваемого вместо закрытой Петро-
градской духовной академии Богословского института бывшие митрополичьи 
покои Свято- Троицкого подворья (23 октября Центральный жилищный отдел 
выделил для института третий этаж дома 44 по набережной реки Фонтанки). 
Здесь Богословский институт и открылся 16 апреля 1920 года. Чрезвычайно 
сильным был состав его преподавателей: ректор — протоиерей Николай Чуков 
(будущий митрополит Ленинградский и Новгородский Григорий), профес-
сора закрытой Духовной академии: А. И. Бриллиантов, Н. Н. Глубоковский,  
И. А. Карабинов, протоиерей В. М. Верюжский, профессора Петроградско-
го университета: академик Б. А. Тураев, Л. П. Карсавин, Д. И. Абрамович, 
И. М. Гревс, М. Д. Приселков и другие. 

В декабре 1920 года в здание подворья переехало и Петроградское 
Богословско- пастырское училище. Большое внимание этим учебным 
заведениям уделял священномученик митрополит Петроградский Ве-
ниамин (Казанский). Так, 27 мая 1921 года епископ Алексий (Симан-
ский) написал духовнику, что был на акте в Богословском институте, 
а сначала служил литургию с митрополитом Вениамином и епископом 
Кронштадтским Венедиктом «с огромным количеством сослужащих» 
в церкви Свято- Троицкого подворья 10. На этом акте присутствовал  
и архимандрит Сергий.

9 См.: Доримедонт (Сухинин), мон. Священномученик Сергий (Шеин) // Православная беседа. 
1995. № 3. С. 8–15.
10 ЦГА СПб. Ф. 1001. Оп. 7. Д. 61. Л. 3–6; Ф. 8952. Оп. 1. Д. 8. Л. 1, 4; Письма Патриарха Алексия 
своему духовнику. М. : Издание Сретенского монастыря, 2000. С. 223.



231

Шкаровский Михаил Витальевич

К началу 1922 года Петроградский Богословский институт имел в сво-
ем составе около 30 преподавателей и более 150 студентов, а Богословско- 
пастырское училище — 9 наставников и свыше 50 слушателей. В то время 
это были ведущие духовные учебные заведения в стране, в число их препо-
давателей приглашали известных ученых из других городов, например, отца 
Павла Флоренского из Москвы 11. Архимандрит Сергий старался оказывать 
духовным учебным заведениям разнообразную помощь. Впрочем, его отно-
шения с ректором Богословского института протоиереем Николаем Чуковым 
не всегда были гладкими в связи с тем, что храм подворья использовался 
в качестве институтской церкви.

Заботы настоятельства усугублялись семейным долгом, так как на ижди-
вении архимандрита Сергия находились две пожилые сестры, оставшиеся без 
работы и всяких средств к существованию. Пятидесятилетний, перенесший 
тяжелую болезнь (позже при обыске в 1-м Петроградском исправительном 
доме у него отберут пузырек с лекарством), светский прежде человек нес 
крест своего иночества ревностно и ответственно. Горя духом, отец Сергий 
был, по его собственным словам, лишь слабой физической нитью привязан 
к маловременной земной жизни.

О том, в каких условиях приходилось отцу Сергию проходить 
свое нелегкое послушание, свидетельствует его письмо от 13 сентября 
1921 года наместнику Троице- Сергиевой лавры архимандриту Крониду, 
в котором отец Сергий сообщает о том, что «благодаря Господа Бога 
и за молитвы преподобного Сергия» на подворье все благополучно. 
«Не волнуйтесь, — пишет он далее, — многими тревогами о подворье 
и подворской братии. Уповаю, что преподобный пропитает негодных 
своих монахов. В большой комнате поставил плиту, кафельную. Надеюсь 
помаленьку и что-нибудь варить на ней братии» 12. В связи с материаль-
ными трудностями митрополит Петроградский и Гдовский Вениамин 
охотно разрешил совершать молебны преподобному Сергию Радонеж-
скому с иконой по домам. В каком тяжелом положении находилось тогда 
вверенное архимандриту Сергию подворье, видно из того, что у монахов 
не было денег даже на устройство печки в большой подворской церкви, 
и они жили лишь на подаяние верующих 13.

11 Андреева М. Ф., Можанская А. Ф. По прочтении «Синодика» : рукопись. СПб., 2000. С. 1–2. 
[В собственности у автора]
12 Доримедонт (Сухинин), мон. Указ. соч.
13 Там же.



232

Кафедра Исаакиевского собора

Трагические события 1922 года — кампания изъятия церковных цен-
ностей, массовые репрессии духовенства и обновленческий раскол стали 
переломными в жизни архимандрита Сергия. 6 марта он присутствовал на 
заседании правления Общества православных приходов Петрограда, когда 
митрополит Вениамин делал сообщение о своей поездке в Смольный и пере-
говорах с советскими властями по вопросу церковных ценностей 14. 22 апреля 
специальная комиссия в присутствии настоятеля наметила к изъятию из 
храмов Свято- Троицкого подворья 10 серебряных позолоченных предметов 
(сосудов и крестов) общим весом около 18 фунтов, но приходской совет 
обязался в пятидневный срок выкупить эти ценности, и действительно в ука-
занное время внес серебряный лом требуемого веса 15.

Таким образом, ценности временно остались в храмах. Хотя никаких 
эксцессов при этом не было, 30 мая следователь П. Куприянов указал заведу-
ющему церковным подотделом 1-го городского района обязать явиться в Пе-
троградский губревтрибунал настоятеля Троицкого подворья архимандрита 
Сергия. Через несколько часов отцу Сергию доставили повестку церковного 
подотдела с требованием явиться к следователю 16. На состоявшемся в тот же 
день допросе пастырь показал: «Виновным себя в агитации против изъятия 
церковных ценностей не признаю…». 30 мая губревтрибунал постановил при-
влечь архимандрита Сергия (Шеина) к следствию «по обвинению в агитации 
против изъятия церковных ценностей» и взять его под стражу 17.

5 июня в здании Свято- Троицкого подворья состоялось пастырское 
собрание духовенства Петрограда, которое единогласно приняло резолюцию: 
просить советскую власть об освобождении на поруки всего духовенства 
города митрополита Петроградского Вениамина (и арестованных вместе 
с владыкой священнослужителей), но это не помогло 18.

10 июня 1922 года в Петрограде начался обвинительный процесс по делу 
«о сопротивлении изъятию церковных ценностей», на котором отец Сергий 
был одним из основных подсудимых. Ему, в частности, вменялось в вину 
членство в Обществе объединенных православных приходов Петрограда, 
в заседаниях правления которого он якобы активно участвовал, «обсуждая 

14 АГМИР. Ф. 2. Оп. 4. Д. 138. Л. 5.
15 ЦГА СПб. Ф. 7384. Оп. 33. Д. 331. Л. 13.
16 Там же. Ф. 8379. Оп. 1. Д. 240. Л. 72–73.
17 Архив Управления Федеральной службы безопасности Российской Федерации по Санкт- 
Петербургу и Ленинградской области (АУФСБ СПб ЛО). Фонд архивно- следственных дел. 
Д. П-36314; Д. П-89305. Т. 2. Л. 166.
18 ЦГА СПб. Ф. 1000. Оп. 8. Д. 41. Л. 135.



233

Шкаровский Михаил Витальевич

и разрабатывая вопросы противодействия советской власти». При этом ар-
химандрит фактически принимал в деятельности общества небольшое и вре-
менное участие. В действительности, отец Сергий был привлечен к суду, как 
представитель и посланец Святейшего Патриарха Тихона. Вина архимандрита 
усугублялась такими «отягчающими обстоятельствами», как дворянское про-
исхождение и высшее образование.

На суде священномученик держался мужественно. Его ответы судьям 
и обвинителям были спокойны и точны. Давая показания, отец Сергий был ис-
полнен чувства глубокого внутреннего достоинства, но без малейшего намека 
на высокомерие и презрение к тем, кто этого заслуживал. Архимандрит не пы-
тался скрыть или превратно истолковать свои националистические убеждения, 
но отказался отвечать на вопрос о том, по каким причинам он пошел в монахи, 
ответив, что это дело его совести, и этот вопрос считает для себя оскорби-
тельным. На вопрос о его отношении к злободневным проблемам церковно- 
общественной жизни отец Сергий совершенно искренне отвечал: «Церковь 
настолько богата разносторонней духовной жизнью, что можно найти в ней 
интерес и удовлетворение и вне вопросов церковно- общественной жизни» 19.

Архимандрит показал, что на собрании правления Общества право-
славных приходов Петрограда он слышал только сообщение митрополита 
Вениамина о его поездке в Смольный и больше ничего по этому поводу не 
знает; позицию членов Правления в деле изъятия церковных ценностей оха-
рактеризовать не может, так как фактического участия в его работе не при-
нимал; кому принадлежит редакция обращения митрополита к верующим 
также не знает 20.

На вопрос об отношении к «живой церкви» (обновленцам) священно-
мученик ответил, что живую Церковь он знает только одну — ту, о которой 
сказано «Церковь Бога Живого — столп и утверждение истины» (1Тим. 3:15). 
Архимандрит Сергий говорил, «что ему будет поставлена и ставится в вину 
его принадлежность к фракции националистов в Государственной Думе. Но 
он в Думе не занимался политической борьбой, а работал исключительно 
в церковной комиссии. Монашество он принял не для того, чтобы скрыть под 
клобуком свое политическое прошлое, а по своим религиозным убеждениям; 
никакой борьбы с Советской властью не вел, вел только борьбу с самим собой. 
Смерть он встретит спокойно, зная, что она, как и все, — от Бога» 21.

19 АУФСБ СПб ЛО. Фонд архивно- следственных дел. Д. П-36314.
20 АГМИР. Ф. 4. Оп. 2. Д. 85. Л. 17.
21 «Дело» митрополита Вениамина. М. : Студия «ТРИТЭ» — Российский архив, 1991. С. 83.



234

Кафедра Исаакиевского собора

4 июля, перед вынесением приговора, в своем последнем слове отец Сергий 
нарисовал картину аскетической жизни монаха и сказал, что, отрешившись от 
суеты мира, отдал всего себя внутреннему деланию и молитве. «Единственная 
слабая физическая нить, — говорил он, связывает меня с сей жизнью. Неужели 
же трибунал думает, что разрыв и этой последней нити может быть для меня 
страшен? Делайте свое дело. Я жалею вас и молюсь за вас». Один из обвините-
лей так вспоминал позднее об архимандрите Сергии: «С каким нескрываемым 
отвращением и в то же время снисходительной жалостью он смотрел и говорил 
с нами, находящимися в составе суда. Страха смерти, тюрьмы для него, как, 
впрочем, и для многих из них, не существовало; серьезный был противник» 22.

По воспоминаниям очевидцев, его последнее слово произвело сильное 
впечатление. 5 июля архимандрит Сергий был приговорен Петроградским 
губревтрибуналом вместе с митрополитом Петроградским и Гдовским Вени-
амином и другими новомучениками к смертной казни.

Сокамерником отца Сергия в  Доме предварительного заключения 
(на Шпалерной улице) был священномученик протоиерей Михаил Чельцов, 
который в своих «Воспоминаниях смертника» оставил важные свидетельства 
о последних днях жизни архимандрита. Архимандрит Сергий ясно прозревал 
свою кончину и в молитвенном сосредоточении спокойно ожидал ее. Сосредо-
точенность его так велика, что он первоначально не замечал терзаний соседа 
по камере. И только когда тот решил утешить его, признался, что сам он 
душевной скорби не испытывает и вздыхания его физиологические.

Обнаружив, что сосед по камере, в отличие от него, смятен, архимандрит 
оказал ему духовное воспомоществование. Таким образом, в воспоминаниях 
была точно и зримо показана духовная помощь, которую один православный 
может оказать другому. Отец Михаил любое высказывание архимандрита 
Сергия завершал его ссылкой на волю Божию. И, видимо, так и было. В свои 
последние недели земной жизни священномученик Сергий не мог мыслить 
иначе. Протоиерей хорошо осознавал поддержку, которую оказывал ему 
архимандрит, и сам очень точно написал об этом 23.

Как видно из этих воспоминаний, священномученик Сергий до конца 
своих дней продолжал совершать пастырское служение, помогая и укрепляя 

22 Цит. по: Священномученик архимандрит Сергий (Шеин) // Календарь портала Православие.ru.  
URL: http://days.pravoslavie.ru/Life/life4907.htm (дата обращения: 01.08.2022).
23 Коняев Н. М. Священномученик Вениамин митрополит Петроградский. С.  172–176; 
Чельцов М. П. Воспоминания смертника // Санкт- Петербургские епархиальные ведомости. 1992. 
Вып. 10. Ч. 1. С. 26–36.



235

Шкаровский Михаил Витальевич

соседа по камере смертников. Перед уходом на расстрел он исповедался 
у отца Михаила (которому расстрел был заменен заключением). В даль-
нейшем всю свою оставшуюся жизнь протоиерей Михаил Чельцов благо-
дарил Господа за краткое знакомство с отцом Сергием. Последние слова 
архимандрита, сказанные палачам, были: «Я ни с кем не борюсь — только 
с самим собою» 24.

В ночь на воскресенье 13 августа (31 июля ст. ст.) 1922 года отец Сергий, 
владыка Вениамин, профессор Петроградского университета Юрий Новицкий 
и юрисконсульт Александро- Невской лавры Иоанн Ковшаров, по некоторым 
сведениям, обритые и одетые в лохмотья, были предположительно расстреляны 
и похоронены на территории Ржевского артиллерийского полигона на северо- 
восточной окраине Петрограда. Свидетель последних минут жизни казненных 
рассказывал, что отец Сергий в эти мгновения громко повторял молитву: «Про-
сти им, боже, не ведуют бо, что творят» 25. В 1981 году архимандрит Сергий был 
прославлен Зарубежной Русской Православной Церковью, а 4 апреля (31 марта 
ст. ст.) 1992 года причислен к лику святых для общецерковного почитания на 
Архиерейском соборе Русской Православной Церкви в Москве.

Библиография

Архивные материалы:
1. Архив Государственного музея истории религии (АГМИР). Ф. 2. Оп. 4. Д. 138; Ф. 4. 
Оп. 2. Д. 85.
2. Архив Управления Федеральной службы безопасности Российской Федерации 
по Санкт- Петербургу и Ленинградской области (АУФСБ СПб ЛО). Фонд архивно- 
следственных дел. Д. П-36314; Д. П-89305. Т. 2.
3. Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 1000. Оп. 8. 
Д. 41; Ф. 1001. Оп. 7. Д. 4; Д. 61; Ф. 7384. Оп. 33. Д. 331; Ф. 8379. Оп. 1. Д. 240; Ф. 8952. 
Оп. 1. Д. 8.
4. Центральный государственный исторический архив Санкт- Петербурга (ЦГИА 
СПб). Ф. 355. Оп. 1. Д. 3491.

Литература:
1. Андреева М. Ф., Можанская А. Ф. По прочтении «Синодика» : рукопись. СПб., 2000. 
[В собственности у автора]

24 Священномученик архимандрит Сергий (Шеин) // Календарь портала Православие.ru.  
URL: http://days.pravoslavie.ru/Life/life4907.htm (дата обращения: 01.08.2022).
25 «Дело» митрополита Вениамина. С. 8.



236

Кафедра Исаакиевского собора

2. Бовкало А. А. Архимандрит Сергий (Шеин) и его предки: историко- генеалогический 
очерк // Новый часовой. Русский военно- исторический журнал. 1996. № 4. С. 18–22.
3. «Дело» митрополита Вениамина. М. : Студия «ТРИТЭ» — «Российский архив», 
1991. 94 с.
4. Документы Священного Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 годов. 
Т. 27. Члены и делопроизводители Собора: биобиблиографический словарь / отв. 
ред. С. В. Чертков. М. : Издательство Новоспасского монастыря, 2020. 664 с.
5. Доримедонт (Сухинин), монах. Священномученик Сергий (Шеин) // Православная 
беседа. 1995. № 3. С. 8–15.
6. Коняев Н. М. Священномученик Вениамин митрополит Петроградский. СПб. : 
Вера, 1997. 184 с.
7. Письма Патриарха Алексия своему духовнику. М. : Издание Сретенского 
монастыря, 2000. 303 c.
8. Санкт- Петербургский мартиролог / авт.-сост. Владимир Сорокин [и др.]. СПб. : 
Князь- Владимирский собор, 2017. 595 с.
9. Священномученик архимандрит Сергий (Шеин) // Календарь портала Православие.ru. 
URL: http://days.pravoslavie.ru/Life/life4907.htm (дата обращения 01.08.2022).
10. Чельцов М. П. Воспоминания смертника // Санкт- Петербургские епархиальные 
ведомости. 1992. Вып. 10. Ч. 1. С. 26–36.





238

Кафедра Исаакиевского собора

Белковская Валентина Михайловна
Государственный Русский музей,

заведующая сектором изучения истории Мраморного дворца

Алтарь Варшавского королевского замка 
в Государственном музее истории религии.

Обретение истории

В  Государственном музее истории религии более полувека хранится 
барельеф золоченой бронзы «Усекновение главы Иоанна Крестителя. Алтар-
ный образ» 1. В декоративной раме в форме тондо представлена сцена казни 
Иоанна Крестителя. Композиция укреплена на цоколе, где помещены гербы 
Речи Посполитой и рода Понятовских.

Уникальный экспонат поступил в  музей из Госфонда Пушкинского 
Райфо в мае 1938 года, после окончательного закрытия римско- католической 
церкви в городе Пушкине (ранее Царское Село).

Впервые алтарь вне музея экспонировали в Эрмитаже в декабре 2015 — 
мае 2016 года на выставке «Екатерина II и Станислав Август Понятовский. 
Два просвещенных правителя» среди произведений, свидетельствующих 
о художественных вкусах коронованных заказчиков.

Живописные полотна, принадлежавшие польскому королю, были до-
ставлены по его распоряжению в  Петербург и  находились в  Мраморном 
дворце, где он размещался со свитой. В  Мраморном дворце существовала 
католическая часовня, но ее убранство было весьма скромным. После кон-
чины Станислава Августа Понятовского вещи распродали с аукциона в счет 
королевского долга.

Статья каталога выставки ввела в  научный оборот алтарный образ 
«Усекновение главы Иоанна Крестителя». Были установлены автор и время 
создания произведения, а  подробное описание сопровождалось тремя ил-
люстрациями 2.

В  это же время было опубликовано отдельное исследование: «Алтарь 
“Обезглав ливание Иоанна Крестителя” с гербом польского короля Станислава 
Августа Понятовского…» 3. В исследовании представлены сведения о поднесении  

1 Государственный музей истории религии (ГМИР). Инв. № Б-8497–III.
2 Екатерина II и Станислав Август Понятовский. Два просвещенных правителя: каталог выстав-
ки / авт. ст. С. О. Андросов и др. СПб. : Изд-во Гос. Эрмитажа, 2016. С. 186–189.
3 Рашкова Р. Т. Алтарь «Обезглавливание Иоанна Крестителя» с гербом польского короля Станислава 

УДК 069.5
+73.05



239

Белковская Валентина Михайловна

С. А. Понятовскому созданного в Италии алтаря в качестве дипломатического 
подарка и о передаче его в XIX веке в католическую церковь Царского Села.

Появление алтаря в  Царском Селе традиционно соотносят с  именем 
княгини Лович — супруги великого князя Константина Павловича.

Одним из первых это отметил полицмейстер дворцовых зданий Цар-
скосельского Дворцового Управления С. Н. Вильчковский. Он сообщает, 
что римско- католическая церковь Святого Иоанна Крестителя основана 
и построена в первой четверти XIX века кавалерами Мальтийского ордена, 
и пишет: «Над главным престолом замечательный гравированный на бронзе 
образ Усекновение главы Иоанна Крестителя, дар княгини Лович, супруги 
Цесаревича Константина Павловича» 4.

Личность Иоанны Грудзинской, ставшей супругой Константина Павло-
вича в Варшаве в мае 1820 года и получившей от Александра I титул княгини 
Ловической, не привлекала историков. Венчание цесаревича Константина 
в королевском замке совершилось самым скромным образом, без огласки. 
Брак не был счастливым. Супруги жили во дворце Бельведер, Иоанна про-
водила много времени в  часовне этого дворца 5. Княгиня Лович впервые 
прибыла в Петербург, сопровождая тело мужа, внезапно заболевшего после 
выезда из Варшавы и скончавшегося в Витебске.

После погребения цесаревича вдовствующая княгиня по приглашению 
императора поселилась в  Царском Селе. Она тяжело болела и  скончалась 
в Большом дворце 17 (29) ноября 1831 года.

Погребение княгини устроили в специальной крипте римско- католической 
церкви Святого Иоанна Крестителя. Спустя столетие, в 1929 году, родственники 
перевезли прах Лович в Польшу и захоронили в родовом склепе в Познани 6.

Алтарь из капеллы Варшавского замка никогда не принадлежал княги-
не Лович. Драгоценности Иоанны передали ее матери, как законной наслед-
нице, а родословные документы — ее отцу 7.

Августа Понятовского в собрании Государственного музея истории религии // Труды Государственного 
музея истории религии. СПб., 2016. Вып. 16. С. 45–51.
4 Вильчковский С. Н. Царское Село : репринтное воспроизведение издания 1911 г. СПб. : Рекл.-
изд. предприятие «Титул — СПб», 1992. С. 219.
5 Новикова О. В. Княгиня Лович // Петербургские чтения 98–99: Материалы Энциклопедической 
библиотеки «Санкт- Петербург-2003» / Ассоциация исследователей Санкт- Петербурга. СПб. : 
Петербургский институт печати, 1999. С. 241–244.
6 Белковская В. М., Новикова О. В. Царскосельская церковь Иоанна Крестителя. История и ме-
мориал // Сборник статей XVI Царскосельской научной конференции. Царское Село на пере-
крестке времен и судеб. Т. 1. СПб., 2010. С. 51.
7 Российский государственный исторический архив  (РГИА). Ф. 539. Оп. 1. Д. 1106.



240

Кафедра Исаакиевского собора

Алтарь и  целый ряд сакральных предметов из капеллы Варшавского 
замка спустя два года после погребения княгини по распоряжению импера-
тора передали кавалеру Мальтийского ордена, основателю и старшине цар-
скосельской церкви, графу Ю. П. Литта.

Сохранилось письмо: «Милостивый Государь Юлий Помпеевич, Государь 
Император Высочайше повелеть соизволил: привезенный сюда из Варшавского 
замка алтарь Католической шапели, со всеми к нему принадлежностями, доста-
вить в Царскосельскую Католическую церковь — в память того, что покойная 
княгиня Лович, погребена в сей церкви, венчана была при том алтаре» 8.

Княгиня Иоанна, отличавшаяся глубокой набожностью, обрела  
место упокоения в одноименной церкви. В соответствии с наименованием 
храма настоятель церкви Святого Иоанна Крестителя поместил алтарь над 
главным престолом. Память этого святого церковь отмечает дважды: Рож-
дество Иоанна Предтечи — 24 июня, и Усекновение главы святого Иоанна  
Предтечи — 29 августа. Одновременно алтарь золоченой бронзы становился 
своеобразным мемориалом над захоронением.

В настоящее время мы не располагаем сведениями, что было в капел-
ле Варшавского замка, если ее убранство вывезли в  Петербург. Но можно 
предполагать, что решение передать имущество и алтарь «Усекновение гла-
вы Иоанна Крестителя» в церковь Царского Села было связано с Мальтий-
ским орденом Иоаннитов, основавших церковь. К этому ордену принадле-
жал участник строительства, староста этой римско- католической церкви 
Ю. П. Литта.

В  исследовании, упомянутом выше, указано, что композиция алтаря 
и его размеры тождественны мраморному алтарному барельефу в Оратори-
уме кафедрального собора Святого Иоанна в Ля Валетте на Мальте 9.

Рыцарь Мальтийского ордена, Ю. П. Литта (1763–1839) служил на фло-
те. В Россию его направил Великий магистр ордена в 1789 в ответ на прось-
бу Екатерины II прислать ей опытных морских офицеров. Он был заметной 
личностью своего времени, немало страниц российской истории и культуры 
связано с его именем.

Он председательствовал в  Комиссии по строительству Исаакиев-
ского собора, являлся руководителем или членом многих комитетов,  

8 РГИА. Ф. 472. Оп. 13. Д. 112. Л. 190. 1833.
9 Рашкова Р. Т. Алтарь «Обезглавливание Иоанна Крестителя» с гербом польского короля Станис-
лава Августа Понятовского… С. 48.



241

Белковская Валентина Михайловна

комиcсий и  благотворительных обществ, занимал видные должности при 
дворе. В тече ние семи лет управлял гоф-интендантской конторой, и также 
Дворцовым правлением и обустройством Царского Села 10.

Интерьер царскосельской католической церкви украшался его стара-
ниями. Являясь одним из основателей римско- католической церкви Святого 
Иоанна Крестителя, он был погребен там в крипте. Захоронение и мрамор-
ный монумент, созданный по рисунку архитектора Череролли, утрачены. 
В Государственном музее городской скульптуры сохранилась только мемо-
риальная доска золоченой бронзы11 с лаконичной надписью:

JULES RENE 
LITTA 

NÉ À MILAN 
LE 1/13 AVRIL MDCCLXIII. 
MÓRT A St PETERSBOURG 

Le 24 Janvier /5 Fevrier MDCCCXXXIX.

Алтарь находился над главным престолом до закрытия церкви. Его 
можно увидеть на фотографиях интерьера римско- католической церкви 
Святого Иоанна Крестителя, выполненных Н. В. Успенским в 1938 году 12.

Алтарь Варшавского замка, сохраненный в  музее, становится из-
вестным как уникальное художественное произведение и обретает исто-
рию бытования, восстанавливая память о  личностях причастных к  этой  
истории.

10 Белковская В. М., Новикова О. В. Царскосельская церковь Иоанна Крестителя. История и ме-
мориал… С. 48.
11 Государственный музей городской скульптуры (ГМГС). Фонд мемориальной скульптуры. 
НВФ-6 / НВФН-37.
12 Соловьева А. Н. В объективе Н. В. Успенского. Церковь Святого Иоанна Крестителя в Пушкине. 
URL: https://media.gmgs.ru/v-obektive-n-v-uspenskogo- cerkov-svjatogo- ioanna-krestitelja-v-pushkine/ 
(дата обращения: 10.10.2022).



242

Кафедра Исаакиевского собора

Библиография

Архивные материалы:
1. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 472. Оп. 13. Д. 112. 
О привозе из Варшавских дворцов картин, рисунков, книг и прочих вещей.
2. РГИА. Ф. 539. Оп. 1. Д. 1106. О выполнении духовного завещания княгини Лович.

Литература:
1. Вильчковский С. Н. Царское Село. Репринтное воспроизведение издания 1911 г. 
СПб. : Рекл.-изд. предприятие «Титул — СПб», 1992. 277 с.
2. Белковская В. М., Новикова О. В. Царскосельская церковь Иоанна Крестителя. 
История и мемориал // Сборник статей XVI Царскосельской научной конференции. 
Царское Село на перекрестке времен и судеб. Т. 1. СПб., 2010. С. 42–52.
3. Новикова О. В. Княгиня Лович // Петербургские чтения 98–99: Материалы 
Энциклопедической библиотеки «Санкт- Петербург-2003» / Ассоциация 
исследователей Санкт- Петербурга. СПб. : Петербургский институт печати, 1999. 
С. 241–245.
4. Рашкова Р. Т. Алтарь «Обезглавливание Иоанна Крестителя» с гербом польского 
короля Станислава Августа Понятовского в собрании Государственного музея 
истории религии // Труды Государственного музея истории религии. 2016. Вып. 16. 
С. 45–51.
5. Соловьева А. Н. В объективе Н. В. Успенского. Церковь Святого Иоанна Крестителя 
в Пушкине. URL: https://media.gmgs.ru/v-obektive-n-v-uspenskogo- cerkov-svjatogo- 
ioanna-krestitelja-v-pushkine/ (дата обращения: 10.10.2022).



243

Герасимов Владимир Валентинович

Герасимов Владимир Валентинович
Реставрационная фирма «Возрождение Петербурга»,

научный консультант
Санкт-Петербург

Скульптуры Н. С. Пименова для малых иконостасов
Исаакиевского собора. О дальнейшей судьбе 

и местонахождении авторских моделей

История создания Исаакиевского собора — выдающегося памятника 
отечественного искусства и грандиозного сооружения своего времени, до-
статочно хорошо изучена и  представлена в  научных публикациях разных 
лет. Тем не менее, ежедневный труд художников и скульпторов, привлечен-
ных к строительству и украшению кафедрального собора, оказался настоль-
ко сложным и многоплановым, что до сих пор обнаруживаются неизвестные 
обстоятельства создания тех или иных произведений, составляющих его 
внутреннее убранство.

Работа Н. С. Пименова (1812–1864) над скульптурными композициями  
«Воскресение» и  «Преображение» для украшения фронтонов малых ико-
ностасов Исаакиевского собора, согласно академическим отчетам, велась 
в 1850–1853 годах. По мере исполнения автором и утверждения комиссией 
скульптурных моделей, изготавливались медные гальванопластические фи-
нальные изделия. По завершению этих работ, авторские модели некоторое 
время хранились в мастерских до определения их дальнейшей судьбы. Зача-
стую их уничтожали, поскольку конструкции занимали много места. Одна-
ко, как недавно выяснилось, модели для скульптурных композиций малых 
иконостасов собора избежали этой участи и  оказались востребованы гра-
фом Н. А. Кушелевым- Безбородко (ил. 1, 2).

Граф Николай Александрович Кушелев- Безбородко (1834–1862) — млад-
ший сын графа Александра Григорьевича Кушелева- Безбородко (1800–1855), 
директора Департамента Государственного казначейства, Государственного 
контролера и  члена Государственного Совета. Знатное происхождение,  
материальное состояние и высокое положение в обществе предопределили, 
казалось бы, блестящее и  благополучное будущее этого молодого челове-
ка. Окончив Пажеский корпус и  поступив на военную службу в  Кавалер-
гардский полк в чине корнета, уже вскоре, в 1854 году, граф Н. А. Кушелев- 
Безбородко получил чин поручика и был назначен адъютантом к начальнику 

УДК 73.027.1
+908



244

Кафедра Исаакиевского собора

штаба Гвардейского корпуса. Как и его старший брат Григорий (1832–1870), 
Николай Александрович был одарен от природы художественными и лите-
ратурными склонностями, что существенным образом отразилось на его 
собирательской деятельности. Выйдя в  отставку после Крымской вой ны, 
он отправился в длительное заграничное путешествие, где собрал большую 
коллекцию произведений западноевропейской живописи, преумножив 
унаследованную часть большой семейной коллекции.

После смерти в 1855 году графа А. Г. Кушелева- Безбородко оба сына — 
Григорий и  Николай, получив по наследству значительные средства, на-
чали перестройку перешедших в  их владение домов, расположенных по 
соседству на обширном участке на углу набережной Большой Невы и Га-
гаринской улицы. Историю застройки этого участка, этапы перестройки 
и особенности отделки особняков братьев Григория (Гагаринская ул., д. 1)  
и Николая (Гагарин с кая ул., д. 3) подробно изучила петербургский искус-
ствовед В. И. Андреева 1.

Строительством дома графа Григория Александровича занимался 
академик архитектуры Р. Р. Генрихсон (1818–1883), к  отделке интерьеров 
был привлечен архитектор Э. Я. Шмидт (1822–1880). Этот же архитектор 
с 1855 года вел строительные работы на участке графа Николая Александро-
вича, включая и  перестройку главного корпуса, обращенного на Гагарин-
скую улицу лицевым фасадом, исполненным в приемах венецианского па-
лаццо и облицованным мрамором. Созданием изысканных интерьеров дома 
графа Николая Александровича, традиционно решенных в различных исто-
рических стилях, по предположению В. И. Андреевой 2, мог заниматься мо-
лодой и малоизвестный в Петербурге архитектор Н. Ф. Брюлло (1826–1885) 3, 
приходившийся двоюродным племянником знаменитому архитектору 
А. П. Брюллову (1798–1877).

Это предположение, основанное на энциклопедической статье 
о Н. Ф. Брюлло 4, в  которой он был назван «домашним архитектором» 
Н. А. Кушелева- Безбородко, косвенно подтвердилось спустя некоторое 

1 Андреева В. И. Дворец Кушелева- Безбородко (княгини Юрьевской): Историческая справка // 
Архив КГИОП. Инв. № Н-3261. 1990.
2 Андреева В. И. Малый мраморный дворец // Памятники истории и  культуры Санкт- 
Петербурга: сборник научных статей. СПб., 1994. С. 6–20.
3 Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 789. Оп. 14. Д. 77. Б. Брюлов Ни-
колай Федорович. 1855–1911 гг.
4 Брюлло, Николай Федорович // Русский биографический словарь. Т. III. / изд. под наблюдени-
ем пред. Имп. Рус. ист. о-ва А. А. Половцова. СПб. : Имп. Рус. ист. о-во, 1908. С. 396.



245

Герасимов Владимир Валентинович

время на основании изучения неопубликованной части дневника государ-
ственного секретаря А. А. Половцова (1832–1909), состоявшего в дружеских 
отношениях с графом Н. А. Кушелевым- Безбородко и неоднократно бывав-
шего в его доме на Гагаринской улице. В частности, в дневниковой записи 
от 11 апреля 1862 года Половцов сообщает о смерти графа и дает ему следу-
ющую оценку: «…умер в Нице Николай Безбородко… поистине редких до-
стоинств человек. <…> Вышел в отставку, поехал путешествовать, предался 
изучению искусства, сделался знатоком в  живописи, скульптуре, архитек-
туре, музыке, захотел олицетворить предметы своей любви, начал строить 
дом единственно под влиянием любви своей к искусству, собирал в него все 
то, что мог приобрести изящного» 5. В дневниковой записи от 19 ноября того 
же года мемуарист сообщает, что у него обедали живописец В. Д. Сверчков 
(1821–1888), привезший из Мюнхена вещи для дома барона А. Л. Штиглица, 
а также «…Брюллов — архитектор весьма милый человек много путешество-
вавший с покойным Николаем Кушелевым…» 6.

Вскоре архитектор Н. Ф. Брюлло был приглашен для работы над пере-
стройкой и отделкой дома Половцовых на Большой Морской улице (д. 52), 
где выступил автором целого ряда парадных интерьеров, а  также «маври-
танского» кабинета владельца в нижнем этаже, где была выставлена китай-
ская коллекция предметов декоративно- прикладного искусства 7.

Графу Н. А. Кушелеву- Безбородко, к  сожалению, не удалось увидеть 
петербургский дом в полном воплощении своих собирательских и художе-
ственных замыслов, очевидно, выработанных совместно с  архитектором 
Н. Брюлло во время европейского путешествия. Особое место в этой рабо-
те занимал, например, Большой кабинет, отделка которого повторяла го-
тические и ренессансные элементы отделки кабинета Карла V (1500–1558),  
императора Священной Римской империи (с 1519 года), в здании старинной 
ратуши в Брюгге (Бельгия).

5 Государственный архив Российской Федерации (ГА РФ). Ф. 583. Оп. 1. Д. 3. Дневник А. А. По-
ловцова. 1859–1862 гг. Л. 113–113 об.
6 Там же. Л. 151 об., 152.
7 Андреева В. И. Особняк А. А. Половцова // Реликвия. Реставрация. Консервация. Музеи. 
Санкт- Петербург. №  31. 2014. С.  36; Герасимов В. В. Шпалеры в  интерьерах эпохи историзма 
на примере особняка А. А. Половцова // Архитектура эпохи историзма: традиции и новатор-
ство: сборник статей международной научной конференции, посвященной 200-летию со дня 
рождения архитектора Гаральда Боссе (1812–1894) / Комитет по государственному контролю, 
использованию и  охране памятников истории и  культуры Правительства Санкт- Петербурга; 
сост. В. И. Андреева. СПб. : Палаццо, 2012. С. 359.



246

Кафедра Исаакиевского собора

Описи имущества, составленные в  связи с  последующей продажей 
особняка, зафиксировали целый ряд названий помещений бельэтажа, от-
ражающих стилистический или колористический характер отделки, а также 
вид собранных в них предыдущим владельцем предметов: Белый зал, Золо-
тая гостиная, «Гостиная саксонского фарфора», «Голубая гостиная в  стиле 
Людовика  XVI», «Светло- голубой будуар Помпадур», Красный кабинет, 
Гале рея, Гобеленовый зал, Красный зал, «Елизаветинская зала», Турецкая 
комната, Библиотека и другие помещения (ил. 3).

В  северо- западной части дома, между помещениями Зимнего сада 
и  «Елизаветинской залы», находилась «Пименовская галерея». Необычное 
по объемно- планировочному решению, вытянутое в плане, помещение по 
периметру глухих стен было декорировано пилястрами коринфского ордера 
и перекрыто сводом со световым фонарем. Плоскости стен и свода оформ-
лены лепным декором в  виде профилированных тяг, карнизов, порезок, 
сухариков, гирлянд и других элементов. В торцах зала, напротив друг друга, 
расположены небольшие дверные проемы, оформленные в  виде порталов 
с фронтонами лучкового завершения, на которых и были установлены скуль-
птурные композиции Н. С. Пименова «Воскресение» и «Преображение».

Об авторском замысле скульптурного оформления иконостасов боко-
вых приделов Исаакиевского собора можно судить по уменьшенным гипсо-
вым моделям, хранящимся в настоящее время в Государственном Русском 
музее и поступившим в его собрание из музея Академии художеств в разное 
время — в 1890 и в 1930 годах 8.

Скульптурная группа «Преображение», символизирующая единство 
божественной и  человеческой природы Иисуса Христа, была разработана 
для иконостаса северного придела Исаакиевского собора, освященного во 
имя святого благоверного князя Александра Невского. Она состоит из пяти 
фигур: центральная изображает Иисуса Христа, две боковые коленопрекло-
ненные и фигуры у основания фронтона — пророки Моисей и Илия, а также 
ученики Христа, будущие апостолы Петр и Иоанн.

Скульптурная группа «Воскресение», символизирующая явление 
Иису са Христа из мертвых ради искупления человеческих грехов, была раз-
работана для иконостаса южного придела во имя святой Екатерины и так-
же состоит из пяти фигур. В  центре — Иисус Христос, по двум сторонам  

8 Модель скульптурной группы «Преображение Христово». ГРМ, инв. №  Ск-296; Модель 
скульптур ной группы «Воскресение Христово». ГРМ, инв. № Ск-580.



247

Герасимов Владимир Валентинович

от него — два ангела, у основания — фигуры прозревающего и оглядываю-
щегося на Христа римских воинов.

Единственными изображениями скульптурных композиций явля-
ются фотоснимки помещения, исполненные в  1920-е годы после национа-
лизации особняка и детально фиксирующие историческое местоположение 
скульпту  р (ил. 4).

В Пименовской галерее скульптуры нижнего яруса обеих композиций 
размещены несколько иначе, чем было задумано автором для иконостасов 
собора: они расположены у основания дверных порталов, значительно ниже 
основной композиции. Тем не менее, их смысловая взаимосвязь с ключевы-
ми фигурами сюжета не теряется и распространяется на прилегающее про-
странство зала. Галерея необычна отметкой уровня пола, расположенного 
значительно ниже, чем соседние помещения. По этой причине от дверных 
проемов при входе устроены небольшие спуски в девять ступеней. Очевид-
но, что это потребовалось для создания особой высоты зала, необходимой 
для свободного размещения скульптурных композиций.

К  сожалению, неизвестно, каким был первоначальный замысел вла-
дельца дома для этого помещения, где основное место заняли фактиче-
ски спасенные от уничтожения гипсовые модели. При этом очевидно, что 
произведения русского скульптора произвели на культурную обществен-
ность своего времени сильное впечатление. Несомненно, что глухие стены 
Пименов ской галереи проектировались для экспозиционных целей. Можно 
предположить, что граф Н. А. Кушелев- Безбородко предполагал разместить 
в этом зале произведения отечественного искусства.

Архитектор Н. Ф. Брюлло и друг Н. А. Кушелева- Безбородко — А. А. По-
ловцов после смерти графа приложили немало усилий для исполнения воли 
покойного — передаче в дар Императорской Академии художеств огромной 
коллекции западноевропейской живописи и скульптуры. Бюрократические 
проволочки, а  также чиновничье равнодушие не способствовали быстрой 
организации в  академических стенах Кушелевской галереи. Произведения 
из нее, претерпев непростые годы ликвидации академического собрания 
и  раскассирования музейного имущества, сегодня в  значительном числе 
продолжают свою жизнь в собраниях различных российских музеев. Исто-
рии создания и изучению состава Кушелевской галереи посвящено немало 
публикаций.

В 1864 году вдова Е. И. Кушелева- Безбородко (ур. Базилевская, 1839–1923) вы-
шла замуж за князя А. А. Суворова- Рымникского (1834–1893). Дом на Гагаринской 



248

Кафедра Исаакиевского собора

улице был заложен в Городском кредитном обществе 9, а затем в 1873 году продан 
великому князю Константину Николаевичу (1827–1892) с  целью проживания 
в нем его старшего сына — Николая Константиновича (1850–1918).

При продаже дома великому князю была составлена подробная «Опись 
находящихся в  Доме Его Императорского Высочества Государя Великого 
князя Николая Константиновича мебели, вещей и принадлежностей дома, 
состоявших при покупке оного от Княгини Суворовой- Рымникской» 10. 
В этом документе Пименовская галерея описывалась следующим образом: 
«Зала так называемая Пименовская. На двух фронтонах алебастровыя моде-
ли Профессора Пименова группа из 10 фигур, изображающих Воскресение 
и Преображение Господне. Люстра хрустальная о 24 свечах. 2 бра бронзовые 
о 16 свечах. Дверь, ведущая из залы в зимний сад двухсторонняя из цельных 
зеркальных стекол» 11.

В  1881  году дом на Гагаринской улице, получивший в  некоторых до-
кументах наименование «Малый мраморный дворец», был продан светлей-
шей княгине Е. М. Юрьевской (1847–1922), морганатической супруге импе-
ратора Александра  II (1818–1881). Именно здесь несколько лет постоянно 
проживала княгиня Юрьевская со своими детьми, занимая жилые комнаты 
в бельэтаже и верхнем этаже. Любопытно, что светлейшая княгиня собрала 
в своем доме комплекс мемориальных вещей, связанных с венценосным су-
пругом — предметы гардероба, личные вещи, мебель, семейные фотографии 
и портреты.

В Пименовской галерее светлейшая княгиня устроила и освятила до-
мовую церковь во имя святого благоверного князя Александра Невского. 
Здесь, кроме традиционных для храма иконостаса, большого количества 
икон и церковной утвари, находился портрет императора Александра II ра-
боты К. Е. Маковского (1839–1915), помещенный в черную раму. Скульптур-
ные композиции «Преображение» и «Воскресение» составляли естественное 
оформление домовой церкви.

Неожиданно, в конце XIX века к светлейшей княгине Е. М. Юрьевской 
обратились из Императорской Академии художеств с просьбой разрешить 

9 Центральный государственный исторический архив Санкт-Петербурга (ЦГИА СПб). 
Ф. 515. Оп.  1. Д.  905. О  залоге имущества Е. П. Комаровой, Е. П. Леонард, Е. М. Юрьевской, 
Е. И. Суворовой- Рымникской (по первому браку Кушелевой- Безбородко) по Гагаринской ул., 3. 
1864–1918 гг.
10 РГИА. Ф. 537. Оп. 1. Д. 1194. Дело о продаже дома кн. Е. М. Юрьевской дома вел. князя по 
Гагаринской улице и о покупке дома для него в Ташкент. Л. 34.
11 Там же. Л. 48 об.



249

Герасимов Владимир Валентинович

изготовление копий с  моделей Н. С.  Пименова для академического музея. 
Это означает, что в Академии знали и помнили об уникальном факте хране-
ния пименовских моделей в бывшем доме графа Н. А. Кушелева- Безбородко.

По предложению члена Совета и  позднее вице-президента Император-
ской Академии художеств графа И. И. Толстого (1858–1916) осенью 1892  года 
к  поверенному хозяйки дома на Гагаринской улице светлейшей княгини 
Е. М. Юрьевской — Е. Н. Чаплину (1857–1905), обратился хранитель Музея 
Акаде мии художеств А. П. Соколов (1829–1913) «…с просьбою допустить снять 
формы с находящихся в доме Ея Светлости работ проф. Пименова (Воскресение  
и Преображение) для музея Академии» 12. Вскоре поверенный сообщил храни-
телю музея следующее: «…Ея Светлость Е. М. Юрьевская, согласно изложенной 
мною просьбы Академии Художеств, соизволила разрешить сделать надлежа-
щие снимки с  скульптурных произведений Профессора Пименова, исключи-
тельно для нужд музея Академии, и никоим образом не для продажи…» 13.

К фактическому исполнению договоренности приступили только вес-
ной следующего года. По просьбе конференц- секретаря Императорской 
Академии художеств В. П. Лобойкова (1861–1932) скульптор и  профессор 
И. И. Подозеров (1835–1899) посетил особняк Юрьевской с целью осмотра 
скульптурных композиций. В своем письме на имя конференц- секретаря он 
сообщал следующее: «17 марта 1893 г. Милостивый Государь Валериан Пор-
фирьевич! Имею честь сообщить Вам, что, по поручению Вашему, я был во 
дворце Ея Светлости и  осмотрел группы: Воскресение и  Вознесение Хри-
стово, (работы покойного профессора Скульптуры Н. С. Пименова). Чтобы 
формовать и отливать вышесказанные группы на установленных местах — 
положительно невозможно, а  необходимо разобрать их по частям, на что 
потребуется устройство лесов к ним. Затем, разобранные части скульптур 
с осторожностию препроводить в Академическую формовскую, где и при-
ступят к  формовке и  отливке их из гипса. Необходимо также принять во 
внимание, что старые группы придется заменить новыми, отлитыми, так 
как при формовании, они во первых, пропитываются маслом, из-за которо-
го принимают грязновато желтый тон, а во вторых, происходит неизбежное 
ослабление в них каркасов. Расход же по производству сей работы и на сле-
дуемый для нея материал, как то: алебастр, железо, проволока, лак, мыло, 
масло, потом, блоки, веревки, бичевки, и проч. для скорейшего исполнения, 

12 РГИА. Ф. 789. Оп. 11. Д. 166. Л. 2.
13 Там же. Л. 1–1 об.



250

Кафедра Исаакиевского собора

прибавочных хороших формовщиков, все это обойдется по моему мне-
нию, не менее как в 3500 руб лей, не считая могущих встретиться к тому еще 
непред видимых расходов. С  полным моим к  Вам уверением, остаюсь Ваш 
покорный слуга И. Подозеров» 14.

Важно отметить, что профессор И. И. Подозеров в  период с  1856 по 
1866 год получал образование скульптора именно в мастерской Н. С. Пиме-
нова в  стенах Академии художеств. За исполнение бюста Н. С. Пименова 
в 1868 году он был удостоен звания академика. Ему же было поручено за-
вершение начатого Н. С. Пименовым памятника адмиралу М. П. Лазареву 
(1788–1855) в Севастополе.

Надо полагать, что копирование авторских моделей Н. С. Пименова 
для малых иконостасов Исаакиевского собора, волею судеб оказавшихся 
в доме на Гагаринской улице, являлось для И. И. Подозерова долгом и данью 
уважения своему учителю. Вероятно, по этой причине в своем ответе руко-
водству Академии художеств он продемонстрировал самый ответственный 
подход к данному поручению.

Несмотря на то, что в документах не содержится сведений об оконча-
тельном решении вопроса о копировании, совершенно понятно, что оно не 
состоялось ввиду технологических особенностей и  невозможности порчи 
оригинальных моделей, являющихся одновременно имуществом светлей-
шей княгини Юрьевской.

В  1913  году княгиня Юрьевская окончательно покинула Петербург 
и  переехала на юг Франции, где владела собственной виллой в  Ницце. 
Петер бургский дом на Гагаринской улице был продан за 1 200 000 рублей 
со всей обстановкой за исключением вещей, связанных с памятью импера-
тора Александра II 15. Новым владельцем дома выступила Екатерина Пав-
ловна Леонард (1887–1917), вышедшая позднее замуж за статского совет-
ника и  делопроизводителя Государственной канцелярии Г. В. Комарова  
(1879–1944).

После национализации частной собственности в Петрограде декретом 
советской власти, дом на Гагаринской улице перешел в  государственную 
собственность и  использовался в  научно- исследовательских и  образова-
тельных целях.

14 Там же. Л. 4–4 об.
15 РГИА. Ф. 715. Оп. 1. Д. 20. Л. 8. Архивная ссылка приводится по указ. статье В. И. Андреевой: 
Андреева В. И. Малый мраморный дворец // Памятники истории и культуры Санкт- Петербурга: 
сборник научных статей. СПб., 1994. С. 6–20.



251

Герасимов Владимир Валентинович

В нашем распоряжении оказались архивные документы, которые про-
ливают свет на обстоятельства передачи моделей из дома на Гагаринской 
улице в Музей на Университетскую набережную.

В  Центральном государственном архиве Санкт- Петербурга хранит-
ся уведомление в  Петроградский отдел Главнауки от Музейного фонда от 
24 января 1924 года № 115 об осмотре домов по Гагаринской улице, 1, 2, 3, 
по Сергиевской улице, 27 и  обнаружении в  них различных художествен-
ных предметов. В  частности, в  доме №  3 по Гагаринской улице выявлены: 
«2 мраморные фигуры копии с античных — Флора и Атлет, ваза мраморная 
большая на подставке с рельефным фризом: жертвоприношение Антигоны, 
2 фигуры бронзовые китайские, 2 вазы алебастровые и 1 рельеф мраморный 
лев Св. Марка» 16. Интересующие нас скульптурные композиции в этом доку-
менте по неизвестной причине не указаны.

Спустя несколько лет, в соответствии с Актом от 21 февраля 1927 года, 
представитель Управления недвижимых имуществ Ленинградского Губот-
комхоза инспектор Ситников, старший эксперт Государственной Ленин-
градской реставрационной мастерской Главнауки Н. П. Никитин, а  также 
представитель Академии художеств В. Г. Самойлов осмотрели скульптурные 
гипсовые группы работы Пименова (Воскресение и  Преображение), нахо-
дящиеся в помещении церкви в особняке, принадлежавшем Юрьевской на 
Гагаринской улице, и нашли их в удовлетворительном состоянии за исклю-
чением незначительных утрат руки воина, держащего копье, и повреждений 
щита 17.

До момента перевозки скульптурных композиций в здание Академии 
художеств обеспечение их сохранности, как и  произведений из мрамора, 
составлявших элементы отделки этого же особняка (фриза с изображением 
амуров и  рельефа с  изображением «льва Святого Марка»), возлагалось на 
Губоткомхоз. Получение экспонатов было возложено на хранителя Музея, 
архитектора А. В. Смирнова, и осуществилось в конце мая 1927 года. Одна-
ко в  книгу поступлений Музея экспонаты были занесены датой составле-
ния вышеупомянутого Акта от 21 февраля 1927 года. В инвентарную книгу 
новые экспонаты были занесены под №  133–140 с  описанием, датировкой 
и  первичной атрибуцией 18. Скульптурные композиции были помещены 

16 Центральный государственный архив Санкт-Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 2555. Оп. 1. Д. 645. 
Л. 48. [Сведения любезно предоставлены искусствоведом В. И. Андреевой]
17 Научно-исследовательский музей при Российской академии художеств (НИМ РАХ). 
Ф. 7. Оп. 1. Д. 643. Л. 11–11 об.
18 НИМ РАХ. Инвентарная книга № 3. С. 54–59.



252

Кафедра Исаакиевского собора

в Мастерской монументальной живописи на третьем этаже академического 
здания (ил. 5).

Сегодня авторские модели Н. С. Пименова по-прежнему находятся 
в  стенах петербургской Академии художеств. К  сожалению, они малодо-
ступны для осмотра, поскольку выставлены в учебной мастерской. Модели 
внесены в  действующий инвентарь Научно- исследовательского музея при 
Российской Академии художеств и  их художественно- историческая цен-
ность неоспорима (ил. 6, 7).

Автор благодарит научных сотрудников НИМ РАХ и, в особенности, 
кандидата искусствоведения А. А. Шаханову за предоставленные сведения 
и помощь в проведении настоящего исследования.

Библиография
Архивные материалы:
1. Андреева В. И. Дворец Кушелева- Безбородко (княгини Юрьевской): Историческая 
справка // Архив КГИОП, инв. № Н-3261. 1990.
2. Государственный архив Российской Федерации (ГА РФ). Ф. 583. Оп. 1. Д. 3. 
Дневник А. А. Половцова. 1859–1862 гг.
3. Научно- исследовательский музей при Российской академии художеств  
(НИМ РАХ). Ф. 7. Оп. 1. Д. 643. Л. 11–11 об.
4. НИМ РАХ. Инвентарная книга № 3. С. 54–59.
5. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 537. Оп. 1. Д. 1194. 
Дело о продаже дома кн. Е. М. Юрьевской дома вел. князя по Гагаринской улице 
и о покупке дома для него в Ташкенте. 1881 г. 54 л.
6. РГИА. Ф. 789. Оп. 11. 1892 г. Д. 166. О снятии форм со скульптурных групп 
профессора Пименова: «Преображение» и «Воскресение», принадлежащих 
светлейшей княгине Е. М. Юрьевской. 1892–1893 гг. 6 л.
7. РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Литера «Б». Д. 77. Брюлов Николай Федорович. 
1855–1911 гг. 99 л.
8. Центральный государственный архив научно- технической документации  
Санкт- Петербурга (ЦГАНТД СПб). Ф.Р-192. Оп. 31. Д. 1648. Проект перепланировки 
дома по Гагаринской ул., 3-а. 1928 г.
9. Центральный государственный исторический архив Санкт- Петербурга 
(ЦГИА СПб). Ф. 515. Оп. 1. Д. 905. О залоге имущества Е. П. Комаровой, Е. П. Леонард, 
Е. М. Юрьевской, Е. И. Суворовой- Рымникской (по первому браку Кушелевой- 
Безбородко) по Гагаринской ул., 3. 1864–1918 гг.



253

Герасимов Владимир Валентинович

Литература:
1. Андреева В. И. Малый мраморный дворец // Памятники истории и культуры 
Санкт- Петербурга: сборник научных статей. СПб., 1994. С. 6–20.
2. Андреева В. И. Особняк А. А. Половцова // Реликвия. Реставрация. Консервация. 
Музеи. Санкт- Петербург. 2014. № 31. С. 32–40.
3. Брюлло, Николай Федорович // Русский биографический словарь. Т. III /  
изд. под наблюдением пред. Имп. Рус. ист. о-ва А. А. Половцова. СПб. :  
Имп. Рус. ист. о-во, 1908. С. 396.
4. Герасимов В. В. Шпалеры в интерьерах эпохи историзма на примере особняка 
А. А. Половцова // Архитектура эпохи историзма: традиции и новаторство: сборник 
статей международной научной конференции, посвященной 200-летию со дня 
рождения архитектора Гаральда Боссе (1812–1894) / Комитет по государственному 
контролю, использованию и охране памятников истории и культуры Правительства 
Санкт- Петербурга; сост. В. И. Андреева. СПб. : Палаццо, 2012. С. 359–375.



254

Кафедра Исаакиевского собора

Панайотов Георги Христов
Государственный музей «Исаакиевский собор»,

методист сектора музейной педагогики,
иконописец

Иверская икона Божией Матери в ризнице  
(часовне- музее) храма Воскресения Христова

Иверская икона Пресвятой Богородицы получила свое название от 
имени Иверского монастыря на Святой горе Афон, где образ помещался 
над главными вратами обители. Отсюда же и ее греческое наименование — 
«Портаитисса» (рус. «Вратарница 1») (ил. 1).

Согласно преданию, в  правление императора Феофила (829–842) одна 
благочестивая вдова, жившая близ Никеи, хранила у себя икону Богоматери. 
Чтобы уберечь ее от поругания воинами- иконоборцами, вдова ночью пустила 
образ по морю. Спустя много лет эта икона появилась возле Афонского Ивер-
ского монастыря. Чудесным образом она плыла стоя и остановилась недалеко 
от берега. Попытки иноков подплыть к ней на лодке и взять ее не увенчались 
успехом — икона все время удалялась от них. В это время среди монахов Ивер-
ского монастыря был отшельник преподобный Гавриил (родом из Грузии). 
Божия Матерь явилась ему и велела взять Ее икону из воды и возвестить бра-
тии, что сей образ — Ее дар обители. Когда Гавриил вошел в воду, икона сама 
стала приближаться к берегу, а преподобный пошел по волнам ей навстречу, 
как по суше. Сначала образ принесли в храм Иверского монастыря, но икона 
чудом покинула его и расположилась над вратами обители. Монахи несколько 
раз пытались переместить ее в алтарь собора, но каждый раз все повторялось. 
Пресвятая Богородица вновь явилась Гавриилу и  объяснила, что не монахи 
должны сторожить икону, а  она является стражем их обители. После этого 
икона и получила второе название «Вратарница». По сей день образ находится 
в Иверском монастыре на Святой Горе Афон в Греции.

Чудотворный Иверский образ Богоматери с Младенцем принадлежит 
к  иконописному типу «Одигитрия» (рус.  «Путеводительница»). Богороди-
ца облачена в мафорий, украшенный тремя звездами, символизирующими 
Ее девство до, в момент, и после Рождества Христова. На левой руке Мария 

1 От греч. πόρτα — ворота, двери.

УДК 75.046
+247.3



255

Панайотов Георги Христов

держит Спасителя, а правой — указывает на Него 2 (греч. Οδηγήτρια — Указу-
ющая Путь). Отличительной особенностью Иверской иконы является кро-
воточащая рана на щеке Богоматери (ил. 2). Разные источники по-разному 
объясняют ее происхождение. В одних указано, что нечестивый воин, уви-
девший образ в доме вдовы, посягнул на икону и своим оружием рассек лик 
Богоматери. Из повреждения на живописной поверхности потекла кровь. 
Другие источники связывают ранение с тем временем, когда икона уже на-
ходилась в Иверском монастыре. В период позднего Средневековья сокро-
вища, хранящиеся в обителях Афона, были желанной добычей для пиратов, 
которыми буквально кишело Средиземноморье. Есть версия, что во время 
одного из грабительских набегов на монастырь и была посечена Иверская 
икона Пресвятой Богородицы.

Рана на щеке Богоматери впоследствии вопроизводилась изографами, 
делавшими списки с чудотворного образа, и стала значимой деталью этого 
иконографического извода.

Известна история написания и появления первого списка с Иверской 
чудотворной иконы в  России. В  1647  году состоялось знакомство мона-
хов Иверской обители с  настоятелем Новоспасского монастыря, будущим  
патриархом Никоном, который с вниманием отнесся к рассказу о чудотвор-
ной иконе и попросил афонитов как можно скорее прислать для него список. 
Уже через год, 13 октября 1648 года, образ был доставлен в Москву. Вместе 
с иконой прибыли также грамоты царю Алексею Михайловичу и архиман-
дриту Никону от игумена Иверского монастыря архимандрита Пахомия. 
В послании был подробный рассказ об истории создания прибывшего в рус-
скую столицу списка. Архимандрит от первого лица описывал как «собрал  
365 братьев и сотворили великий молебен от вечера и до утра, а утром свя-
тили воду со святыми мощами, и той святой водой омывали святую и чудо-
творную древнюю икону Богородицы, и собрали ту святую воду в большой 
сосуд и ею омывали новую икону, которую я изготовил из кипарисового де-
рева, и вновь собрали ту святую воду. И так мы закончили святую литур-
гию, и после литургии я вручил ту святую воду и святые мощи иконописцу 
преподобнейшему среди иеромонахов и духовных отцов господину Ямвлиху 
Романову, чтобы он, смешав святую воду и святые мощи с красками, напи-
сал святую икону, дабы все вещество святой иконы состояло из святой воды 

2 См.: Иверская икона Божией Матери: альбом / науч. ред. Ю. В. Мудров; сост. : А. В. Голованова, 
Е. В. Шаповалова. СПб. : Государственный музей-памятник «Исаакиевский собор», 2020. 



256

Кафедра Исаакиевского собора

и  святых мощей. И  иконописец писал эту святую икону, принимая пищу 
лишь по субботам и воскресеньям, и со многим радением и бдением в вели-
ком молчании завершил ее. И все то время, пока писалась эта святая икона, 
мы с 365 братьями дважды в неделю пели великий молебен от вечера до утра 
и  ежедневно служили святую литургию, пока не была завершена икона» 3. 
Сейчас эта икона хранится в  Церковном музее Новодевичьего монастыря 
Русской православной церкви.

Глядя на этот образ, отметим, что в христианской традиции понятие 
«список» не обязательно обозначает создание точной копии с  оригинала. 
В  «списке» иконописцем сохраняется лишь самое главное, основное для 
узнавания образа, второстепенное же учитывать необязательно. Так, для 
Иверской иконы важны композиция иконографического типа Одигитрия, 
а также рана на щеке Богоматери. Окружающие средник ангелы и апостолы 
при этом — дополнение, остающееся на усмотрение художника и заказчика. 
Также для списка не является принципиальным соблюдение стилистическо-
го сходства с  первообразом. Напротив, иконописцы часто создавали свои 
произведения, ориентируясь на современный им вкус и манеру письма, не 
стремясь имитировать почерк предшественника. Эти закономерности мы 
можем наблюдать и в списке кистей изографа Ямвлиха, сравнивая его рабо-
ту с первоисточником: если в оригинале фигура Марии показана почти до 
середины бедра, то в списке она обрезана по пояс. Фигура младенца у Ямв-
лиха расположена выше и выходит за силуэт Богоматери. В итоге можем ска-
зать, что не только рисунок, но и пропорции тел и стиль письма трактованы 
иконописцем XVII века весьма свободно.

Впрочем, одно уточнение позволяет нам судить о  критериях «сход-
ства», на которые обращали внимание в то время: «И та икона не рознитца 
ни в чем от первой иконы, ни длиною, ни шириною, ни ликом» 4. То есть ког-
да габариты образа и «лик» (образ, святой или сюжет) совпадали с оригина-
лом, икона вполне могла считаться идентичной образцу.

3 Фонкич Б. Л. Чудотворные иконы и  священные реликвии Христианского Востока в  Москве 
в середине XVII в. Икона Иверской Богоматери // Россия и Христианский Восток. Библиотека. 
Выпуск 5. М. : Индрик, 2004. С. 21. Цит. по: Толстая Т. В. Афонские списки И. и. в России // Пра-
вославная энциклопедия. Т. 21. М., 2009. С. 13.
4 Грамота архим. Пахомия царю Алексею Михайловичу от 15 июня 1648 г. // Подлинные акты, 
относящиеся к Иверской иконе Божьей Матери, принесенной в Россию в 1648 г. М. : Комис. пе-
чатания гос. грамот и договоров, состоящая при Моск. главном архиве М-ва ин. дел, 1879. С. 6. 
Цит. по: Толстая Т. В. Афонские списки И. и. в России // Православная энциклопедия. Т. 21. М., 
2009. С. 14.



257

Панайотов Георги Христов

Весь фон списка сплошь заполнен надписями на греческом языке: 
в среднике, над нимбом Богоматери: Η ΠΟΡΤΑΗΤΗСΑ ΤΩΝ ΗΒΗΡΩΝ (Вра-
тарница Иверская), ΜΡ ΘΥ, Η ΕΛΕΟΥСΑ (Милостивая). По нижнему краю 
ковчега и по лузге идет надпись: «᾿Ιάμβλιχος γράψαιτο τὴν δε σὺν πόνω τοῦ 
Ρωμανοῦ τῶν τοῖς ᾿Ιβήρων κελλίοις, ἔτους ΖΡΝS. / Διὰ συνδρομῆς κα ἐξόδου 
Παχωμίου κα ἀρχιμανδρίτου τῶν ᾿Ιβήρων ἔτους ΑΧΜΗ» («Писал со тщанием 
живущий в келлиях Иверских Ямвлих, сын Романа, лета 7156. / Старанием 
и иждивением Пахомия архимандрита Иверского, лета 1648» 5).

Буквально через несколько лет, в 1655 году, иконописец Ямвлих создал 
для Москвы еще один список.

В конце XVII века по заказу царской семьи многочисленные реплики 
Иверской иконы были выполнены мастерами Оружейной палаты. Эти про-
изведения украшали царские хоромы и кремлевские храмы.

Так, список с афонской Иверской иконы стал одной из самых чтимых 
святынь в Москве и хранился в Иверской часовне у Воскресенских ворот. 
Сведения о времени написания этой иконы и имя художника не сохрани-
лись. Образ был утерян, когда в  1929  году часовня была закрыта, а  затем 
уничтожена 6.

В  сентябре 1994  года, после начала работ по воссозданию часовни 
у  Воскресенских ворот, Патриарх Московский и  всея Руси Алексий  II об-
ратился к игумену Иверского монастыря на Афоне архимандриту Василию 
с просьбой о создании списка Иверской иконы. Новый образ был написан 
иконописцем монастыря Ксенофонт иеромонахом Лукой на доске из свято-
горского каштана (ил. 4 а, б). Размер образа — 96,0 × 105,0 см и вес около 
50 кг (ил. 5). 25 октября 1995 года, в канун праздника Иверской иконы, спи-
сок прибыл в Москву самолетом греческих военно- воздушных сил в сопро-
вождении монахов- святогорцев.

В этой иконе выражено стремление точно повторить древний ориги-
нал, хранящийся в Иверском монастыре. Рисунок весьма близок к тому, что 
мы видим на окладе, в том числе переведены в живопись чеканные изобра-
жения апостолов и пророков на полях.

5 Перевод Б. Л. Фонкича. Цит. по: Толстая Т. В. Афонские списки И. и. в России // Православная 
энциклопедия. Т. 21. М., 2009. С. 14.
6 С середины XVII и вплоть до начала XX в. русские паломники привозили многочисленные 
афонские списки Иверского образа. С конца XIX столетия несметное количество таких икон 
создавалось в русском Свято- Пантелеимоновом монастыре на Святой Горе. Они оказали боль-
шое влияние на распространение чудотворного образа в России (ил. 3).



258

Кафедра Исаакиевского собора

В  1907  году в  Санкт- Петербурге было завершено строительство храма 
Воскресения Христова, а при нем и часовни- ризницы, торжественно освящен-
ной 27  апреля 1908  года митрополитом Санкт- Петербургским и  Ладожским 
Антонием (Вадковским) во имя Иверской иконы Божией матери. Часовня  
использовалась как ризница и музей. В ней, кроме священнических облаче-
ний, хранились иконы, богослужебная утварь и многочисленные дары, под-
несенные в  память о  кончине императора Александра  II. Также здесь были 
собраны и экспонировались материалы, посвященные строительству собора 7.

Центральное место в часовне, у восточной стены, занимал список чудот-
ворной Иверской иконы, размещенный в напольном киоте. Часовня- музей 
была разграблена к  1930  годам, так что о  внутреннем убранстве ризницы 
мы можем узнать лишь из сохранившегося «перечня пожертвованных пред-
метов» и  нескольких упоминаний и  фотографий, опубликованных в  жур-
налах «Всемирное обозрение», «Огонек» и «Русский паломник» (фотограф  
В. Н. Полонский, 1908 г.).

Так, из статьи в журнале «Русский паломник» за 1908 год мы узнаем, 
что «Иверская икона Божией Матери, чудно исполненная копия с иконы,  
находящейся у Иверских ворот в Москве. Икона в массивной серебряной, 
чеканной работы, ризе с разноцветною эмалью, в красивом резном из дуба 
кивоте византийскаго стиля, на котором внизу вырезана надпись: «Отъ мо-
сковскаго столичнаго съѣзда мировыхъ судей». Перед иконою на серебря-
ных вызолоченных цепях, имеющих вид цепи, присвоенной по форме ми-
ровым судьям, висит массивная серебряная с эмалью неугасимая лампада, 
с инициалами императора Александра II и надписью: “Царю- Освободителю 
отъ мирового суда и  мирового съѣзда гор. Москвы”» 8. А  в  № 21 журна-
ла «Всемирное обозрение» за 1908 год говорится, что «Центральная икона 
Иверской Божией Матери, помещенная в часовне, представляет точную ко-
пию чудотворной иконы, находящейся в часовне у Воскресенских ворот в 
Москве. Икона в серебряной чеканной работы ризе с эмалью, в роскошной 
резной дубового дерева раме. Внизу на раме помещена надпись: “Отъ мо-
сковскаго столичнаго мирового съѣзда”. Предъ иконой, на цепях, напоми-
нающих цепи мировых судей, висит серебрянная лампада, украшенная ини-

7 Подробнее см.: Музей-памятник «Спас на Крови»: Во имя Иверской иконы Божией Матери 
часовня- музей Ризница / науч. ред.  Ю. В. Мудров, сост. : А. В. Голованова, Н. Ю. Толмачева,  
Е. В. Шаповалова. СПб. : Государственный музей- памятник «Исаакиевский собор», 2020. 
8 Полонский В. Н. Часовня- музей при храме Воскресения Христова в СПб // Русский Паломник.  
1908. № 32. С. 503–504. 



259

Панайотов Георги Христов

циалом императора Александра II и надписью: “Царю- Освободителю — отъ 
мирового суда и мирового съѣзда гор. Москвы”. Верхняя часть лампады, от 
которой идут цепи, представляет Императорскую корону. По сторонам ико-
ны Иверской Божией Матери размещены менеe крупные образа, пожертво-
ванные храму» 9.

В  последние годы Государственный музей- памятник «Исаакиевский 
собор» уделяет особое внимание поиску, выявлению и  приобретению  
артефактов, некогда находившихся в Исаакиевском соборе и храме Воскре-
сения Христова. За период с 2018 по 2020 год музейные фонды пополнили  
90 предметов исторического и мемориального значения. Кроме того, ведет-
ся реконструкция утраченных элементов декора и интерьеров памятников. 
Так, в 2019 году музейным руководством было принято решение написать 
Иверский образ Божией Матери для часовни- музея храма «Спас на Кро-
ви». Задача была поручена иконописцу Г. Х. Панайотову. После ознакомле-
ния с историческим материалом: исследования почитания образа в России,  
изучения истории списков с чудотворной афонской иконы, прочтения ста-
тей и  заметок о  внутреннем убранстве часовни- ризницы и  рассмотрения 
фотографий ее интерьера, были сформулированы следующие тезисы:

1. Размер иконы, которая была в  Ризнице, можно установить весьма 
приблизительно, опираясь лишь на сохранившееся фото (ил. 6).

2. По фотографии видно, что на полях оклада не было изображений 
пророков и апостолов, однако по обе стороны от нимба Богоматери разли-
чимы круги. В них либо были надписания «MP / ΘY», либо были изображе-
ны полуфигуры ангелов.

3. Также нельзя точно сказать, в каком стиле был написан образ — поч-
ти вся живопись спрятана под окладом, а отверстия под личное письмо счи-
тываются лишь как темные силуэты. Хотя часовня была построена в начале 
XX века, по фото мы с уверенностью можем судить, что Иверская икона не 
была написана в стиле Васнецова/Нестерова.

Стилистически это могли быть:
— повторение (копия) древнего Афонского оригинала (однако даже 

по рисунку, просматривающемуся на этом фото, мы видим, что прорись 
явно не совпадает с иконой из Иверского монастыря;

— список с иконы 1648 года, сделанный иеромонахом Ямвлихом;

9 Часовня- музей при храме Воскресения Христова в  С.- Петербурге // Всемирное обозрение. 
1908. № 21. С. 2. 



260

Кафедра Исаакиевского собора

— список с  работ иконописцев из мастерской Оружейной палаты  
(т. е. близко к стилю Симона Ушакова).

Так как кроме одного нечеткого снимка иконы под окладом в интерьере 
ризницы другого исторического фотоматериала у нас не было, мы приняли 
решение руководствоваться той же логикой, что иконописцы прошлого: по-
старались написать образ данного иконографического извода, максимально 
приближенный по размеру к историческому прототипу (мы выбрали доску 
80,0 × 60,0 см с ковчегом), и при этом стилистически опираться на класси-
ческую иконописную традицию (ил. 7). Причем основным ориентиром по-
служил как первоисточник — чудотворный афонский образ, хранящийся 
в монастыре Иверон, так и некоторые более поздние московские списки, на 
которые, судя по исторической справке, опирался иконописец, создававший 
образ для ризницы в начале прошлого века.

Рисунок иконы, что скрыт окладом, мы воспроизвели с  оглядкой на 
аналогичные образы данного иконографического извода. Колористическое 
решение также базируется на исторических прототипах (ил.  8). Так, Бого-
матерь облачена в тунику и чепец густого синего цвета и темно- вишневый 
мафорий, украшенный тремя звездами, указывающими на Ее девство.

Верхняя одежда Младенца Христа — гиматий — охристого цвета, укра-
шен золотыми лучами ассиста. Десницей Спаситель благословляет, а в левой 
руке держит свиток.

На архивной фотографии мы видим два круга в верхних углах средника. 
В нашем списке мы решили воспроизвести полуфигуры ангелов, которые при-
сутствуют и на окладе чудотворного афонского оригинала, и на списке кисти 
изографа Ямвлиха, хранящемся в Москве. На том же фото видно, что на полях 
ковчега иконы в ризнице изображений апостолов не было.

По иконографической традиции нимб Спасителя отличается от любых 
других вписанным в него крестом. Крестчатый нимб Христа в средние века 
зачастую украшали камнями или их живописной имитацией, рисовали звез-
ды или вовсе оставляли площадь перекладин пустыми. Надписывать в них 
буквы Ὀ, ὤ, Ν (др. греч. ὤν — имя существительное, означает «Сущий») 
стали относительно поздно, только после падения Византийской империи 
и окончания Средних веков. Так как на Руси и в Греции расположение Ὀ и ὤ 
могло быть различным (зависит от того, кто как читает: по часовой стрелке 
или сверху вниз и слева направо), в современной православной иконописи 
порой буквы в нимбе Христа не изображают вовсе — по примеру византий-
ских памятников.



261

Панайотов Георги Христов

Расположен новонаписанный образ Иверской иконы Богоматери на 
его историческом месте, при входе в часовню. Так как в советские годы инте-
рьеры ризницы- музея были полностью разграблены, в наши дни помещение 
функционирует как выставочный зал. В череде сменяющихся здесь экспо-
натов Иверская икона в лаконичном дубовом киоте остается в постоянной 
экспозиции как напоминание о трагических событиях прошлого и в то же 
время как молитвенное вдохновение и напоминание о Чуде.

Библиография

1. Иверская икона Божией Матери : альбом / науч. ред. Ю. В. Мудров; сост. : 
А. В. Голованова, Е. В. Шаповалова. СПб. : Государственный музей-памятник 
«Исаакиевский собор», 2020. 24 с.
2. «Ищите и обрящете…» : каталог / науч. ред. Ю. В. Мудров СПб. : Государственный 
музей- памятник «Исаакиевский Собор», 2020. 88 с.
3. Иверская икона Божией Матери // Православная энциклопедия. Т. 21. М., 2009. 
С. 8–22.
4. Музей-памятник «Спас на Крови»: Во имя Иверской иконы Божией Матери 
часовня- музей Ризница / науч. ред. Ю. В. Мудров, сост.: А. В. Голованова,  
Н. Ю. Толмачева, Е. В. Шаповалова. СПб. : Государственный музей- памятник 
«Исаакиевский собор», 2020. 76 с.
5. Полонский В. Н. Часовня- музей при храме Воскресения Христова в СПб //  
Русский Паломник. 1908. № 32. С. 503–504.
6. Часовня- музей при храме Воскресения Христова в С.-Петербурге //  
Всемирное обозрение. 1908. № 21. С. 2.



262

Кафедра Исаакиевского собора

Толмачева Наталия Юрьевна
Государственный музей «Исаакиевский собор»,

старший научный сотрудник, кандидат искусствоведения

Парадная церковная утварь Исаакиевского собора

В начале 50-х годов XIX века, когда само здание Исаакиевского собора  
было возведено и  велись работы по оформлению его интерьера, главный 
архи тектор взял на себя заботы о создании серебряной и золотой парадной 
церковной утвари, и к ней предъявлялись высокие художественные требо-
вания. Лишь после одобрения рисунков императором можно было заклю-
чать контракты с подрядчиками на производство предметов для проведения 
богослужений. С ними обязательно подписывалось соглашение, в котором 
был прописан пункт о  тщательности отделки: «Так как Церковная утварь 
Исаакиевскаго Собора составляет предмет особенной важности и  должна 
свидетельствовать потомству о  той степени искусства, которой достигло 
оное в наше время, то мы обязываемся употреблять всевозможное старание 
к  исполнению работы с  тем совершенством, какого только можно достиг-
нуть при употреблении лучших мастеров, а  потому Коммисия принимать 
будет вещи со всею строгостью <…> Если Главный архитектор усмотрит 
какие либо недостатки в работе, то имеет полное право требовать, или пе-
реливки вещи вновь, или более усовершенственной чеканки и таковые его 
требования обязаны мы исполнять беспрекословно» 1. Получив рисунки, 
подрядчики производили подробные чертежи предметов, изготовляли по 
ним модели в натуральную величину. После одобрения моделей приступа-
ли к изготовлению утвари.

Ювелирные предметы должны были гармонировать с  уникальным 
по разнообразию отделочных материалов внутренним убранством храма.  
Необходимы были авторские эскизы, специально разработанные для 
строящегося здания. Рисунок дарохранительницы для главного алтаря 
разработал сам О. Р. Монферран. Алтарный предмет представлял собой 
уменьшенную точную копию сооружения. Мысль о повторении в дарохра-
нительнице облика Исаакиевского собора принадлежала Николаю  I, ко-
торый в 1854 году и утвердил эскиз к исполнению. Заказ на изготовление 

1 Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1634. О изготов-
лении церковной утвари для Исаакиевского собора. Часть II. 1852. Л. 182.

УДК 27-526.1
+745/749



263

Толмачева Наталия Юрьевна

монументального произведения (весом почти 85  кг) был поручен фирме 
«Никольс и  Плинке». За создание серебряной дарохранительницы с  вы-
золоченными архитектурными и  скульптурными деталями и  колоннами 
(первоначально их планировали сделать из эмали цвета красного гранита) 
поставщики высочайшего двора получили 18 тысяч рублей.

О. Р. Монферран обратился к  лучшим мастерам по изготовлению 
церковных предметов для Исаакиевского собора. В 1852 году он поручил 
придворному фабриканту серебряных изделий Игнатию Павловичу Сази-
кову, преимущественно занимающемуся изготовлением церковных вещей, 
подготовить эскизы необходимых предметов, чтобы они соответствовали 
«великолепию и назначению собора и что утварь сия, не есть предмет ар-
хитектуры, а относится к особой церковной специальности» 2. И. П. Сази-
ков поручил художникам фабрики снять копии с древнейших церковных 
вещей «почему либо примечательных», находящихся в московских храмах. 
Полученные рисунки он передал «известному, по своим необыкновенным 
способностям, рисовальщику Академику Шрейберу, принять собранные 
рисунки за мотивы, составить рисунки всех церковных предметов в  од-
ном стиле, в  высшей изящной степени и  каждой вещи в  нескольких эк-
земплярах, чтобы было из чего сделать выбор» 3. Часть рисунков (простой 
утвари, не парадной) И. П. Сазиков поручил другому известному худож-
нику — археологу Ф. Г. Солнцеву. «Не  один год постоянного труда было 
употреблено на это дело; когда же все рисунки были изготовлены, я пред-
ставил их Главному Архитектору, который был от них в восхищении и все 
любители искусств, видевшие рисунки единогласно отозвались, что эти ри-
сунки есть произведение самого высокого достоинства» 4.

В  1853  году архитектор поручил мастеру бронзовых дел фабриканту 
Павлу Андреевичу Шрейберу исполнить «изящные» рисунки для бронзовых 
работ в  Исаакиевском соборе. Придворный поставщик и  владелец петер-
бургской фабрики художественной бронзы предоставил на тринадцати ли-
стах 14 эскизов: «1. Царских врат для иконостасов — 8 листов — 8 рисунков. 
2. Украшений плафонов — 1 лист — 1 рисунок. 3. Паникадил и подсвечни-
ков — 4 листов — 5 рисунков» 5. Эти эскизы были представлены Николаю I, 

2 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1837. О изготовлении придворным фабрикантом Сазиковым рисунков 
для утвари Исаакиевского собора. 1858. Л. 1.
3 Там же. Л. 1 об.
4 Там же. Л. 1.
5 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1838. О изготовлении фабрикантом Шрейбером рисунков для бронзо-
вых работ внутри Исаакиевского собора. 1858. Л. 5.



264

Кафедра Исаакиевского собора

и «Его Императорское Величество изволил одно из них утвердить вполне, 
а  по другим сделать некоторые изменения и  затем работы по Высочайше-
му повелению произведены Поставщиками Высочайшаго двора Никольс 
и Плинке и Гальванопластическим заведением» 6.

В 1856 году О. Р. Монферран довел до сведения Комиссии волю, выра-
женную императором при последнем осмотре работ в Исаакиевском собо-
ре, чтобы здание было окончено в 1857 году. И представил готовые рисунки 
для изготовления церковной утвари, сделанные придворным фабрикантом  
Сазиковым, что были «составлены вполне в изящном вкусе и приспособле-
ны к  каждому предмету» 7. Для выполнения этих рисунков потребовалось 
четыре года.

11 октября 1858 года И. П. Сазиков представил в Комиссию Исаакиевского 
кафедрального собора 63 листа с 75-ю рисунками, составленными В. А. Шрей-
бером, и 13-ю рисунками на простую утварь художника Ф. Г. Солнцева, с прось-
бой оплатить составление данных работ, оценив их в 6 500 руб лей серебром 8. 
На каждом листе была подпись главного архитектора, свидетельствующего 
о  принадлежности эскиза к  строению Исаакиевского собора. Но Комис-
сия решила заплатить только за те работы, по которым была изготовлена 
утварь, исходя из цены «за каждый лист по 103 р. 17 коп. за рисунок каж-
дого предмета по 68 р. 42 к.» 9. Но после повторного прошения И. П. Сази-
кова, где он объяснил, что если бы предметы требовались повседневные, 
то он бы изготовил их по рисункам, которых у него (как у производителя 
церковных вещей) было множество, и плату за такие эскизы он бы не про-
сил. Но для Исаакиевского собора нужны были настоящие произведения 
искусства: «требовалась утварь оригинальная и  высшего достоинства, ко-
торая свидетельствовала бы потомству о той степени искусств, на которой 
находятся они в России в наше время, следовательно, рисунки требовалось 
составлять нарочито; а за таковыя рисунки всегда и везде платится отдель-
но от цены за самую работу <…> Хотя не по всем представленным мною 
рисунки исполнялись вещи; но как все эти рисунки составлены были соб-
ственно для Исаакиевского собора, в  нескольких экземплярах для выбора  
Государем Императором, и по рисункам этим никогда не придется исполнять  
вещей для обыкновенных церквей, то я не могу принять обратно ни одного 

6 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1838. Л. 5.
7 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1837. Л. 17.
8 Там же.
9 Там же. Л. 17 об.



265

Толмачева Наталия Юрьевна

из представленных мне рисунков, а потому всепокорнейше прошу Комми-
сию произвести уплату следующей мне суммы 6 500 р., вполне» 10. Требуемая 
сумма за рисунки была выплачена.

Самый большой вклад в  проектирование парадной утвари внес  
Владимир Андреевич Шрейбер. Он составил рисунки запрестольных кре-
стов с пьедесталами, дарохранительниц, семисвечников, потиров, дискосов, 
лжицы, рипид, Евангелий большого и малых форматов, крестов (больших 
и малых) для благословения, подсвечников при престолах, кадил, куриль-
ниц, ящиков для хранения ладана, рукомойников с  тазами, зеркал, чаши 
для водосвятия, кропил, сосудов для вина, чайников для воды, ковшич-
ков для теплоты, жаровен, мирохранительниц, дароносиц, блюд большого, 
среднего и  малого размера, купели для Крещения, купели для освящения 
вербы, разных лампад со свечами, больших подсвечников, больших фона-
рей, венцов для венчания, трикириев и дикириев 11. Так как богослужебные 
вещи необходимы были для трех алтарей Исаакиевского собора: создавался  
отдельно эскиз для главного алтаря и для малого.

В  октябре 1833  года по прошению отца, придворного бронзового  
фабриканта купца 3-й гильдии Андрея Шрейбера, шестнадцатилетний юно-
ша был зачислен в Императорскую Академию художеств «на казенное содер-
жание» 12. Окончив академический курс с золотой малой медалью и получив 
звание классного художника, он участвовал в отделке комнат в Император-
ском зимнем дворце, составляя проекты и шаблоны. В 1839 году был опре-
делен младшим архитектором в Комиссию о построении дворца для вели-
кой княгини Марии Николаевны, «где составлял все проекты и  шаблоны 
главнейших зал и  комнат и  рисунки для чугунных и  бронзовых работ» 13.  
С  8  ноября по 1  декабря 1840  года был командирован на Тивдийские 
мраморные ломки, а  во время отсутствия главного архитектора дворца  
А. И. Штакеншнейдера (с 4 сентября по 18 октября 1841 года) управлял чер-
тежной при этом строении 14. Скорее всего, именно А. И. Штакеншнейдер 
и порекомендовал В. А. Шрейбера О. Р. Монферрану 15.

10 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1837. Л. 18.
11 Там же. Л. 4–5.
12 РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. Лит. «Ш». Шрейбер Владимир Андреевич. Л. 1.
13 Там же. Л. 21.
14 Там же.
15 А. И. Штакеншнейдер начал свою деятельность под руководством Монферрана еще в чертежной 
мастерской Комитета для строений и гидравлических работ, которую возглавлял будущий созда-
тель Исаакиевского собора. И после продолжил обучение на постройке грандиозного сооружения.



266

Кафедра Исаакиевского собора

С 27 февраля 1843 года Владимир Шрейбер был определен в Комиссию 
о построении Исаакиевского собора рисовальщиком. В следующем году был 
повышен в  Табели в  губернские секретари. Он составлял рисунки, сметы, 
шаблоны, наблюдая за исполнением штукатурных и  лепных работ, «моде-
лей для мраморных, бронзовых и прочих работ по украшению внутренности 
Собора; делал также проекты для внешнего обогащения оного и предпола-
гавшейся при нем ограды, на постройку мастерских для мраморных, столяр-
ных и других работ» 16. По высочайшему повелению в связи с командировкой 
О. Р. Монферрана в Италию для заготовки мрамора В. А. Шрейбер замещал 
главного архитектора. 2 ноября 1844 года во время отсутствия О. Р. Монфер-
рана В. А. Шрейбер составил подробный проект «работам для отвращения 
впервые замечанного им сильнейшего влияния сырости, по которому вы-
полнены необходимые работы; по его же проектам исполнены устройства 
железных конструкций в сводах и по карнизам и леса внутри собора, слу-
жившие для всех работ при внутренней отделке» 17. Эти леса простояли почти  
12 лет. А с помощью специально разработанных им укреплений стало воз-
можным установить сильно выступающие лепные и гальванопластические 
украшения на назначенные для них места в  сводах, что являлось усовер-
шенствованием самого строительного дела 18. В. А. Шрейбер был практи-
ком, поэтому когда приступили к чистой отделке внутренних стен собора, 
он измерил их площадь на всех высотах и по всем направлениям, выявив 
неправильности многолетней каменной кладки. Помощник главного архи-
тектора определил в  натуре на стенах точную и  подробную распланиров-
ку, по которой уже и  производились все работы до самого их окончания.  
За труды О. Р. Монферран стал ходатайствовать перед Императорской Ака-
демией художеств о переводе Владимира Шрейбера в младшие архитекторы, 
для чего он должен был получить звание академика по архитектурному делу. 
29  сентября 1846  года Общее собрание Академии утвердило его в  звании 
академика 19.

Четыре года проработал В. А. Шрейбер на строительстве храма, выпол-
няя вверенные ему Комиссией задания, составляя ведомости для закупки 
мрамора, сметы для работ и прочее. В июле 1847 года был командирован на 
Тивдийские и Рускеальские мраморные ломки, «с поручением по особо дан-

16 РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. Л. 22.
17 Там же. Л. 23.
18 Неделя строителя. 1900. № 7. С. 42.
19 РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. Л. 65.



267

Толмачева Наталия Юрьевна

ной инструкции освидетельствовать все ломки, работы и сделать на месте 
к успешнейшему производству оных надлежащее распоряжение. По испол-
нению какового поручения Г. Шрейбер представил Комиссии о  действиях 
своих отчет, который признан вполне удовлетворительным» 20. Эта запись 
была сделана в  журнале Комиссии в  сентябре 1847  года. Но в  1900  году 
в  некро логе, напечатанном в  журнале «Неделя строителя», указывалось, 
что на Рускеальской ломке Владимир Андреевич Шрейбер отметил «неко-
торые неисправности, мешавшие добыванию всего потребного для собо-
ра мрамора» 21. 11 октября 1847 года архитектор высочайшим приказом по 
Гражданскому ведомству был уволен от службы с формулировкой, которая 
использовалась в том числе и в спорных случаях, — «по болезни». Истинная 
причина будет указана позже: «вследствие возникших между ним и канцеля-
рией комиссии недоразумений» 22.

Через пять лет В. А. Шрейбер, выполняя заказ И. П. Сазикова, разра-
ботал уникальные эскизы церковных предметов для Исаакиевского собора. 
Как важная веха его профессиональной деятельности, это будет отдельно 
отмечено в  формулярном списке: «составлены все рисунки, удостоенные 
Высочайшаго утверждения, для царских Врат собора и всей золотой и се-
ребряной утвари, и  плащаницы» 23. В  архитектурных рисунках культовых 
предметов он проявил свой талант художника, тонко чувствующего форму 
предмета и ритм покрывающего его орнамента.

Труды Владимира Шрейбера были оценены через несколько лет. 
25 июня 1861 года он был «за услуги по построению Исаакиевского собора 
Всемилостивейше пожалован Кавалером Ордена Св. Станислава 3 степени 
и  единовременною выдачею из Государственного Казначейства годового 
оклада получаемого содержания без вычета 714 руб.» 24, с занесением в фор-
мулярный список. 24 ноября 1861 года он принял другую награду за участие 
в построении Исаакиевского собора, получив «установленную на сей случай 
золотую медаль для ношения в петлице на Андреевской ленте. Из Всемило-
стивейше пожалованной в  распоряжение Министра Финансов на денеж-
ные награды суммы, за отлично усердную службу, выдано единовременно 
250 руб» 25. 

20 РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. Л. 26.
21 Неделя строителя. 1900. № 7. С. 42.
22 РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. Л. 27.
23 Там же.
24 Там же. Л. 30.
25 Там же. Л. 31.



268

Кафедра Исаакиевского собора

23  ноября 1864  года Шрейбер приказом Министерства Внутрен-
них Дел был причислен для техническо- художественного осмотра здания 
Санкт- Петербургского кафедрального Исаакиевского собора к Техническо- 
строительному Комитету без содержания 26. 20 декабря того же года Совет 
Императорской Академии художеств утвердил его членом от Академии для 
осмотра здания собора сроком на два года и установил жалованье в размере  
600  руб лей серебром в  год 27. Затем срок продлевался. 22  мая 1869  года за 
труды по техническо- художественному осмотру собора (по докладу исправ-
ляющего должность министра путей сообщения) он был утвержден Кава-
лером ордена Святого Владимира IV степени 28. Выделенных денег не хвата-
ло, и он обратился к Президенту Академии с просьбой посещать в качестве 
адъюнкт- профессора архитектурные классы, «хотя за незначительное на-
граждение». Именно созданные им рисунки церковной парадной утвари по-
зволили ему получить жалованье за преподавание. Князь Гагарин, вице-пре-
зидент Академии, ходатайствуя о назначении ему оплаты, свидетельствовал: 
«в продолжении своей почти тридцатилетней службы Шрейбер состоял при 
покойном строителе Исаакиевского собора Монферране, и  своими архи-
тектурными рисунками всегда заслуживал лестные отзывы специалистов,  
потому участие его в занятиях по архитектурному классу были бы особен-
но полезны как хорошего рисовальщика разных архитектурных украшений.  
Не признаете ли возможным назначить профессору Шрейберу, за занятия 
его по Архитектурному классу Академии, 400 р. сер.» 29. Ходатайство князя 
Гагарина и просьба В. А. Шрейбера были удовлетворены, с 1 января 1869 года 
он начал вести занятия в архитектурных классах по отделу рисования и чер-
чения с жалованьем по четыреста руб лей в год (деньги платились из разъ-
ездной суммы вице-президента, гофмейстера князя Гагарина, назначенных 
ему по смете мозаического отделения, от которой он отказывался каждый 
год в пользу архитектора) 30.

Изготовление парадной церковной утвари составило особую статью 
расходов в ведомостях работам по внутреннему убранству собора. Само изго-
товление происходило уже в  эпоху правления Александра  II, но Николай  I  
успел в последние годы жизни сделать ряд распоряжений. Так, 21 мая 1853 года 

26 РГИА. Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. Л. 32.
27 Там же. Л. 47–65.
28 Там же. Л. 48.
29 Там же. Л. 65.
30 Там же. Л. 72.



269

Толмачева Наталия Юрьевна

был выплавлен уникальный слиток серебра весом 26 ½ фунтов (12  кг) 
«в  присутствии Наместника Кавказскаго, на вновь устроенном в  Закав-
казском крае серебро- свинцовом Заводе, наименованном Алагирским. Его 
Величество Высочайше повелеть изволил: по приведении сего слитка в над-
лежащую пробу, употребить одну половину из онаго на изготовление со-
суда, для строящейся в Петергофе церкви на Бабигоне; а другую половину 
на сосуд, для Исаакиевского собора; на каковых сосудах сделать надпись, 
что оные изготовлены из первого серебра, выплавленного на Алагир-
ском Заводе» 31. Слиток был приведен в 84-ю пробу, вес его стал 25 фунтов  
64 золотника (10,5 кг). На Монетном дворе он был разделен на две равные 
части, в каждой по 12 фунтов 80 золотников (5,3 кг). Слиток пролежал в кла-
довой Комиссии до 1858 года и был выдан серебряных дел мастеру Ф. А. Вер-
ховцеву для создания утвари высокой чеканной работы: дискоса, звездицы, 
лжицы, копия, двух блюдцев, двух ковшей и сосуда. При этом сосуд должен 
был быть вызолочен только внутри, а лжица — вся, кроме ручки. Мастер за 
выполнение этого заказа получил оплату в размере 650 рублей 32.

Ф. А. Верховцев, являясь не только фабрикантом, но и  художником 
серебряных изделий, успешно выполнил первый заказ, представив на суд 
Комиссии вызолоченную чрез огонь серебряную утварь. И с ним заключи-
ли еще ряд контрактов на изготовление 26 предметов на общую сумму — 
27 520  руб лей 4 копейки, включая и  гробницу для плащаницы. 14  января 
1859 года Комиссия поручила дорогостоящую работу Верховцеву, не устра-
ивая конкурса для этого заказа: «Так как гробница под плащаницу состав-
ляет предмет художественный, то исполнение оной не может быть отдано 
с подряда, а необходимо быть вверено мастеру известному своими отлич-
ными произведениями в подобном роде. Серебряных дел мастер Верховцев 
поставленными для Исаакиевского Собора вещами, как то: большим и ма-
лыми Евангелиями, сосудом и дискосом из Алагирского серебра и прочими 
вещами доказал свои отличные способности в работах этого рода и потому 
представляет полную уверенность что и  гробницу для плащаницы испол-
нит с желаемым совершенством» 33. В связи с тем, что первоначальная сумма,  

31 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1652. По отношению г. Министра Императорскаго Двора, с препрово-
ждением по Высочайшему повелению, слитка серебра, для сделания из одной половины онаго 
сосуда для Исаакиевскаго собора, а другую половину отослать в Петергоф, для строящейся там 
церкви. 1853. Л. 3.
32 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1634. Л. 374.
33 Там же. Л. 392.



270

Кафедра Исаакиевского собора

необходимая на создание плащаницы, равнялась 10 000  рублей, а  при пе-
ресчете необходимого серебра и  стоимости работ при сплошной позоло-
те всей гробницы цена возросла до 28 800  рублей, председатель Комиссии 
в своем докладе императору специально разъяснил, что «недостающая сум-
ма 18 800 р. может быть пополнена остатком суммы отпущенной на 1858 год, 
и  что по этому на сей предмет особого ассигнования не требуется» 34. Для 
изготовления гробницы было отпущено с  Монетного двора десять пудов  
серебра (около 164 кг) 84-й пробы и 15 фунтов золота (около 7 кг) 95-й про-
бы, за что Комиссия заплатила 13 587 рублей 36 копеек. При приеме этого 
произведения члены Комиссии заставили Верховцева переделать работу, 
указав, что завершения по углам должны быть более изящной формы. Ма-
стеру пришлось заменить выбивных крылатых серафимов по углам на от-
ливные большие фигуры молящихся ангелов.

Высокохудожественных предметов церковной утвари требовалось 
большое количество, поэтому Комиссия заключила контракты с  други-
ми подрядчиками. Самые большие заказы были поручены Поставщи-
кам высочайшего двора: Никольсу и  Плинке и  И. П. Сазикову. Фирма  
«Никольс и Плинке» выполнила сначала 18 серебряных предметов (некото-
рые с позолотою) на сумму 57 947 руб лей, затем 13 серебряных и 14 золотых, 
получив за эту работу 58 319 руб лей. Все изделия были сделаны из казенного 
золота и серебра 84-й пробы, отпущенного с Монетного двора. Уникальным 
произведением искусства стала большая дарохранительница для главного 
алтаря, о  которой говорилось выше. Суммы контрактов на изготовление 
церковной утвари были столь значительными, что каждый раз Комиссия 
испрашивала разрешение у  императора на заключение таких соглашений. 
И  только после высочайшего повеления заключали договоры, вписывали 
суммы в расходную часть Комиссии и оплачивали серебро и золото, отпу-
щенное с Монетного двора 35.

За изготовление из казенного серебра 41 предмета парадной золоченой 
утвари фабриканту И. П. Сазикову было заплачено 57 450 руб лей. Предметы 
были монументальными: к примеру, 26 паникадил (в счете Сазиков записал  
их как «поликодил»), каждое из которых в  диаметре составляло 1 аршин 

34 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1634. Л. 391.
35 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1780. О приеме серебра и золота и отпуске сих металлов на сделание 
Церковной утвари для Исаакиевскаго собора и о уплате за серебро и золото Монетному Двору 
денег. 1857. Л. 1.



271

Толмачева Наталия Юрьевна

(71  см); чаша для освящения воды с  чеканными украшениями в  диаметре 
также была 1 аршин; два подсвечника для местных икон были высотой три 
аршина (более двух метров).

Москвич И. П. Сазиков в  1842 открыл фабрику по изготовлению 
золотых и  серебряных вещей в  Санкт- Петербурге и, наладив производ-
ство, стал реже бывать в столичном филиале. Для исполнения в 1857 году 
регулярно пополняемого списка церковных богослужебных предме-
тов Комиссия заключала контракты и  с  основателем ювелирного дела, 
и  с  управляющим предприятия, сыном поставщика императорско-
го двора, Валентином Сазиковым. Общая сумма этих поставок равня-
лась 106 554  руб ля 78 копеек 36. В  благодарность за столь большие заказы  
В. И. Сазиков выполнил из собственного серебра 84-й пробы 45 предме-
тов весом 95 фунтов 77 золотников. Ему оплатили только работу в размере 
7 829  руб лей. Вся церковная утварь была сделана из казенных материалов 
или металлов подрядчика и  оплачена из государственной казны, включая 
даже изготовление кружек для сбора пожертвований в пользу церкви.

Если же посчитать все суммы, выплаченные на изготовление церков-
ной утвари, включая и небольшие контракты фабриканта Дубинина и других 
мастеров, то получится, что только за работу (не считая казенного серебра 
и золота) было потрачено из государственных денег свыше 400 020 руб лей 
серебром.

Государственное финансирование позволило создать подлинные про-
изведения искусства. Некоторые эскизы были опубликованы после смерти 
В. А. Шрейбера в журнале «Зодчий» за 1900 и 1901 годы (ил. 1, 2). Архитек-
турные рисунки богослужебных предметов для Исаакиевского собора стали 
наследием архитектора. Все изделия церковной утвари, часто простые по 
форме (блюда, лжицы, ковши и  т. д.), но всегда исполненные талантливы-
ми мастерами из материалов превосходного качества, стали уникальными 
произведениями, в которых зафиксирован достигнутый к середине XIX века 
высочайший уровень декоративно- прикладного искусства.

36 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1634. Л. 276–303.



272

Кафедра Исаакиевского собора

Библиография

Архивные материалы:
1. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 789. Оп. 14. Д. 41. 
Лит. «Ш». Шрейбер Владимир Андреевич.
2. РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1634. О изготовлении церковной утвари для Исаакиевского 
собора. Часть II. 1852.
3. РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1652. По отношению г. Министра Императорского Двора, 
с препровождением по Высочайшему повелению, слитка серебра, для сделания из 
одной половины онаго сосуда для Исаакиевского собора, а другую половину отослать 
в Петергоф, для строящейся там церкви. 1853.
4. РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1780. О приеме серебра и золота и отпуске сих металлов на 
сделание Церковной утвари для Исаакиевского собора и о уплате за серебро и золото 
Монетному Двору денег. 1857.
5. РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1837. Дело о изготовлении придворным фабрикантом 
Сазиковым рисунков для утвари Исаакиевского собора. 1858.
6. РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1838. Дело о изготовлении фабрикантом Шрейбером 
рисунков для бронзовых работ внутри Исаакиевского собора. 1858.

Литература:
1. Зодчий. 1900. № 1, № 4, № 11.
2. Зодчий. 1901. № 2, № 4, № 6, № 10, № 12.
3. Неделя строителя. 1900. № 7. С. 42.



273

Шаповалова Елена Витальевна

Шаповалова Елена Витальевна
Государственный музей «Исаакиевский собор»,

старший научный сотрудник

Тихвинская икона Божией Матери  
из Исаакиевского собора

Икона относится к иконографическому типу «Одигитрия» 1. Пресвятая 
Богородица изображена указывающей правой рукой на Спасителя. Харак-
терной деталью для этой иконографии является положение ног Христа. Под 
гиматием они скрещены так, что видна подошва правой ступни.

Тихвинская икона Божией Матери — один из особо чтимых Право-
славной Церковью богородичных образов. Именование икона получила по 
месту своего явления в 1383 году — реке Тихвинке 2. Списки иконы, хранимой 
в Тихвинском монастыре, разошлись по всей России. Как правило, на них 
внизу размещали надпись о том, что икона написана «мерой и подобием» 
с чудотворного Тихвинского образа. Обязательной для иконописцев была 
точная передача узнаваемых деталей, основных пропорциональных и цве-
товых соотношений, размеров доски и ковчега.

В России известно несколько списков Тихвинской иконы, которые так-
же ознаменовали себя чудотворениями — из Свято- Троицкого Данилова 
монастыря, Успенского собора Московского Кремля, Александро- Невского 
Ново- Тихвинского монастыря и других православных обителей 3. Такая свя-
тыня в 1859 году была перенесена в Исаакиевский собор в Санкт- Петербурге.

Наиболее полно история образа описана в двух изданиях XIX века. 
В 1865 году в свет вышла книга протоиерея Василия Серафимова и смотрителя 
собора Михаила Илларионовича Фомина «Описание Исаакиевского собора 
в С.-Петербурге, составленное по официальным документам» 4. В 1898 году 

1 Климкова А. А., Маханько М. А. Одигитрия // Православная энциклопедия. Т. 52. М., 2018. С. 426.
2 Бердников Я. И. Историко- статистическое описание первоклассного Тихвинского Богоро-
дицкого большого мужского монастыря, состоящего Новгородской епархии в городе Тихвине. 
СПб. : Типография департамента внешней торговли, 1859. С. 1.
3 Кириллин В. М. Сказание о Тихвинской иконе Богоматери «Одигитрия». М. : 2007. С. 231.
4 Серафимов В. И., Фомин М. И. Описание Исаакиевского собора в С.- Петербурге, составленное 
по официальным документам. С приложением четырех рисунков Собора, плана его и портрета 
архитектора де- Монтферранда, литографированных на камне / сост. и изд. Исаакиевского собо-
ра свящ. В. Серафимов, смотритель М. Фомин. СПб. : Типография Ком. Имп. Ак. Худ. Гогенфель-
дена и Ко, 1865. [6], 102, 91, [6] с.

УДК 246.3
+27-526.62;069.8



274

Кафедра Исаакиевского собора

за авторством протоиерея Алексия Сперанского было напечатано «Сказание 
о чудотворной Тихвинской иконе Божией Матери, находящейся в Исааки-
евском Кафедральном Соборе» 5. Повествование об истории иконы в обоих 
изданиях можно условно разделить на две части: рассказ о владельцах образа 
до перенесения в Исаакиевский собор и описание чудес от иконы, свершив-
шихся в Петербурге после 1859 года.

События, предшествующие появлению чудотворного образа в Исаакиев-
ском соборе, происходили на Песках — в  историческом районе Санкт- 
Петербурга. Икона хранилась в семье Ивановых, а после смерти последней 
представительницы семьи вместе с другим имуществом перешла к семье 
Фроловых. Глава семьи Мирон Фролов был крестьянином Костромской губер-
нии, проживавшим с семьей в Санкт- Петербурге и занимавшимся бондарным 
ремеслом 6. В январе 1858 года Мирон Фролов отправился в родное село в Ко-
стромской губернии для прохождения земской службы 7. Из-за стесненного 
материального положения семья была вынуждена занять у соседки, небогатой 
вдовы Марии Денисовны Востоковой, 3 руб ля и оставить в залог Тихвин-
скую икону. Хотя Востокова неоднократно предлагала вернуть образ Божией  
Матери, долг выплачен не был 8. В течение года молва о пребывании у Марии 
Востоковой чудотворной иконы разнеслась по всему Петербургу, и к ее дому 
на 3-й Рождественской улице стали стекаться богомольцы. На «приношения 
усердствовавших» была изготовлена серебряная позолоченная риза «весом 
11 фунтов 6 золотников, стоящая с каменьями более 1000 руб лей» 9.

По просьбе Марии Востоковой и по благословению митрополита Нов-
городского и Санкт- Петербургского Григория (Постникова) 2 марта 1859 года 
Тихвинскую икону перенесли в приходскую Рождественскую церковь на 
Песках. Вечером того же дня икона была перенесена в Александро- Невскую 
лавру, а 5 марта — в Исаакиевский собор 10.

Следует отметить факт, что здесь история Тихвинской иконы нена-
долго соприкоснулась с историей петербургского старообрядчества. 3 мар-

5 Сперанский А. И. Сказание о  чудотворной Тихвинской иконе Божией Матери, находящейся 
в Исаакиевском кафедральном соборе / протоиерея А. Сперанского. СПб. : Изд. С.-Петерб. пра-
вослав. Исаакиевского братства, 1898. 31 с.
6 Сперанский А. И. Указ. соч. С. 15.
7 Майоров Р. А. Единоверие и  лидер его соединенческого направления второй половины 
XIX века священник Иоанн Верховский: дис. … канд. ист. наук. М., 2008. С. 132.
8 Сперанский А. И. Указ. соч. С. 16.
9 Серафимов В. И., Фомин М. И. Указ. соч. С. 94.
10 Там же. С. 94; См. также: Сперанский А. И. Указ. соч. С. 20.



275

Шаповалова Елена Витальевна

та, накануне переноса иконы в кафедральный храм Санкт-Петербурга,  
Мирон Фролов подал прошение митрополиту Григорию, где объявлял 
себя собственником иконы 11. Будучи ревностным единоверцем, он просил 
передать ее в свой приход в единоверческую церковь святителя Николая 
Чудотворца на Захарьевской улице (Миловскую). На прошение последо-
вал отказ, который был обоснован синодальным определением 1722 года 
«об отобрании чудотворных икон из частных домов» 12. Согласно докумен-
ту, «ежели где явятся в домех чюдотворные образы», все сведения о них 
следовало документировать и «к разсмотрению присылать в Св. Синод». 
Если иконы «по достоверному сведению» оказывались чудотворными, то 
следовало «те образы брать в соборные церкви и в монастыри, а в домах 
отнюдь не держать» 13.

Через два месяца, 2 мая 1859 года, Мирон Фролов в Царском Селе подал 
новое прошение — лично императору Александру II. К прошению была при-
ложена «Всеподданейшая записка об уничтожении средостений между двумя 
Обрядствами в Российской Церкви», составленная священником Николо- 
Миловского храма Иоанном (Верховским) 14. Вопрос о «возвращении» иконы 
стал первым открытым и громким выступлением за права единоверцев иерея 
Иоанна — одного из самых значительных старообрядческих деятелей XIX века. 
Во «всеподданейшем прошении» императору Мирон Фролов указывал, что 
единоверие является неотъемлемой частью православия, а единоверческие 
приходы находятся в составе Православной Церкви. В том, что икона, «при-
надлежащая по ее владельцу обществу единоверцев», прославилась «в хижине 
жены православной», он видел символическое совпадение и «призывание 
Матери Нашего Бога, Бога любви и мира, к совершеннейшему единению сих 
чад Единой Православной Церкви в нашем Отечестве…» 15. Прошение госу-
дарь оставил без ответа 16.

В Исаакиевском соборе Тихвинская икона Божией Матери была постав-
лена на аналое, за правым клиросом.

«Не только в часы богослужений, но во всякое время дня до глубокаго 
вечера храм ни на минуту не оставался без богомольцев перед чудотворною 

11 Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 796. Оп. 205. Д. 511. Л. 1.
12 Майоров Р. А. Указ. соч. С. 133.
13 Описание документов и дел, хранящихся в архиве Святейшего Правительствующего Синода. 
Том II. Первая часть (1722 г.). СПб., 1879. С. 392–393.
14 Майоров Р. А. Указ. соч. С. 133.
15 РГИА. Ф. 796. Оп. 205. Д. 511. Л. 24.
16 Майоров Р. А. Указ. соч. С. 133.



276

Кафедра Исаакиевского собора

иконою Тихвинской Божией Матери. Молебныя пения — то просительныя, 
то благодарственныя — совершались непрерывною чредою, при многочис-
ленном собрании верующих» 17. Смотритель Исаакиевского собора Михаил 
Илларионович Фомин докладывал председателю Комиссии по строитель-
ству Исаакиевского собора графу Александру Дмитриевичу Гурьеву 18, что за 
балюстрадой (на солее), куда ранее вход был воспрещен, всегда находится 
«очень много народу», и «богомольцы сии в случае просьбы посторониться, 
угрожают всегда жалобою» 19.

В одном из рапортов М. И. Фомин уведомлял, что 12 марта 1859 года, 
то есть всего через несколько дней после перенесения иконы, Исаакиевский 
собор посетила императрица Мария Александровна и приложилась к чудо-
творному образу 20.

Богослужения перед Тихвинской иконой совершались до 19 часов вечера. 
«Еженедельно по субботам в 11 часов утра» совершался молебен «с пением 
акафиста при участии всего певческого хора» 21. Особенно торжественна была 
служба в праздник Тихвинской иконы 26 июня, когда вечером совершалось 
всенощное бдение, а утром литургия с молебном перед чудотворным образом. 
В 20 часов икону выносили из храма для молебнов в петербургских домах 22.

Для обеспечения порядка в Исаакиевский собор было командировано 
двенадцать человек «жандармской и полицейской команд при одном офице-
ре» 23. Они ежедневно находились в храме с 8 утра до 20 часов вечера, а в дни, 
когда Тихвинскую икону выносили, команда вместе со смотрителем или его 
помощником ожидала ее возвращения — порою до полуночи, и только после 
этого храм закрывался 24.

По сложившейся веками традиции в православных церквях особо по-
читаемые иконы облачали в драгоценные уборы. Тихвинскую икону в Иса-
акиевский собор перенесли в ризе, приобретенной Марией Востоковой на 

17 Сперанский А. И. Указ. соч. С. 20.
18 Комиссия по строительству (перестройке) Исаакиевского собора образована в 1818 году ука-
зом Александра I от 20 февраля 1818 года. Комиссия курировала возведение здания и создание 
его монументально- декоративного убранства, организовывала торжества по случаю освяще-
ния собора в 1858 году и налаживала его полноценную жизнь в первые годы после освящения. 
В 1864 году Комиссия завершила свою работу.
19 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 3.
20 Там же. Л. 2.
21 Сперанский А. И. Указ. соч. С. 28–29.
22 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 4.
23 Там же. Л. 3.
24 Там же. Л. 4.



277

Шаповалова Елена Витальевна

пожертвования. В 1860 году ювелирных дел мастером Федором Андреевичем 
Верховцевым был выполнен новый оклад.

В  Центральном государственном архиве кинофотофонодокумен-
тов Санкт- Петербурга хранится черно- белая фотография, выполненная  
фотоателье Карла Буллы в 1915 году. На фотографии можно рассмотреть 
клеймо Ф. А. Верховцева — «ВФ», расположенное в центре оклада, в правой 
части нимба Богородицы.

Оклад покрывал всю поверхность иконы, в прорезях было видно только 
личнóе письмо — лик Божией Матери и кисти Ее рук, лик Младенца Христа, 
Его кисти рук и ступни. Облачения и нимбы Девы Марии и Иисуса Христа на 
окладе, в отличие от иконы, были богато декорированы витиеватыми рельеф-
ными орнаментами из плавных линий и цветов, звездами и драгоценными 
камнями, в том числе бриллиантами.

В углах оклада изображены сидящие на клубящихся облаках четыре 
евангелиста со своими символами: вверху Матфей с ангелом и Иоанн с орлом, 
внизу Лука с тельцом и Марк со львом. На полях в центре, справа и слева, 
помещены фигуры святых пророков Давида и Соломона, предвозвестивших 
Воплощение Христа. Оба пророка изображены в рост. Царь Давид держит 
в руке посох и правой ногой попирает Голиафа; на голове у царя Соломона 
зубчатая корона. По контуру оклада, над полями иконы, можно видеть тонко 
исполненный орнамент. В гирлянды листьев и завитков аканта, цветов, ко-
лосьев пшеницы и виноградных лоз вплетены складки тканей и включены 
богослужебные предметы — книги, сосуды, кадила, подсвечники, жезлы, хо-
ругви; изображены Ковчег Завета, лестница, крест со змеей, петух, скрижали, 
клещи с молотком и гвоздями.

В нижней части оклада выполнена памятная надпись: «Златая риза на Ико-
ну Тихвинской Божией Матери, устроена в Царствование Благочестивейшаго 
Государя Императора Александра Николаевича при Митрополите Новгородском 
и С.- Петербургском Исидоре, усердным приношением Боголюбивых дателей, 
тщанием Соборнаго причта и Старосты Г. И. Руадзе, трудами Художника Ф. Вер-
ховцева 1860 года Декабря 22 дня. Золота 84 пробы 30 фунт. 39 зол.».

Работа была оплачена суммой пожертвований, собранной на украшение 
иконы прихожанами Исаакиевского собора — 16 183 руб ля 25. Риза исполнена 
с подобающими кафедральному храму столицы Российской империи роскошью 
и виртуозностью. Ф. А. Верховцев использовал и традиции древнерусского 

25 РГИА. Ф. 502. Оп. 1. Д. 918. Л. 23.



278

Кафедра Исаакиевского собора

искусства, и мотивы классицизма, что проявилось в гармоничном сочетании 
высокого и низкого рельефа, упорядоченном распределении орнаментов по 
раме, венцам и одежде. Это не только уникальное произведение ювелирного 
искусства, но и памятник истории российского благочестия.

В августе 1860 года настоятель храма протоиерей Андрей Окунев 26 обра-
тился в Комиссию с предложением изготовить для Тихвинской иконы Божией 
Матери киот. Им были поданы на высочайшее рассмотрение два рисунка, один 
из которых в декабре 1860 года одобрил император Александр II 27.

Киот был выполнен на «заводе Генке и Ко» (бронзовой и меднолитейной 
фабрике Товарищества Э. И. Генке, К. Д. Плеске и А. П. Морана) 28. Товарище-
ству принадлежал гальванопластический цех бывшего завода герцога Лейх-
тенбергского, где в 1840-х — начале 1850-х годов изготовили значительную 
часть скульптурного убранства Исаакиевского собора.

Киот отлит из «чистой бронзы», детали «мелко отчеканены» и покрыты 
«высокопробным червонным золотом» двумя способами — «гальванически 
и через огонь» 29. За материалы (медь и золото), выполнение и установку киота 
в здании Исаакиевского собора было выплачено 8500 руб лей, взятые «из кру-
жечного сбора на украшение сей иконы» 30.

Тихвинскую икону Божией Матери обрамляет рама, орнаментированная 
плетенкой, стилизованными завитками и цветами аканта. Справа и слева 
выполнены капители с крупными волютами. В верхней части, в тимпане 
фронтона, изображено Всевидящее Око Господне с исходящими лучами. На 
вершине укреплен восьмиконечный крест с трехлепестковыми завершениями 
на концах.

Под иконой, в цоколе киота, слова молитвы: «Все упованiе мое на Тя 
возлагаю // Мати Божiя // Сохрани мя подъ кровомъ Твоимъ». Этот текст 
был составлен и предложен на утверждение Комиссии по строительству 
Исаакиевского собора вторым настоятелем храма протоиереем Иоанном 

26 Протоиерей Андрей (Окунев Андрей Иоаннович; 1794–1860) назначен настоятелем и благо-
чинным к  Исаакиевскому кафедральному собору 21  марта 1858  года. Бакалавр богословских 
наук, благочинный Санкт- Петербургской Духовной академии, ректор различных учебных за-
ведений, член комитетов ряда учреждений Санкт- Петербургской епархии. Удостоен многих 
церковных и государственных наград.
27 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 5, 7.
28 Серафимов В. И., Фомин М. И. Указ. соч. С. 85.
29 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 16, 28, 29.
В «Описании Исаакиевского собора…» указано только огневое золочение: «Вся киота вызоло-
чена через огонь червонным золотом». См.: Серафимов В. И., Фомин М. И. Указ. соч. С. 85.
30 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 18–19, 23.



279

Шаповалова Елена Витальевна

Колоколовым 31. Проект надписи на церковнославянском языке составлен 
архитектором Августом Антоновичем Пуаро 32.

На Страстной неделе 27 марта 1863 года киот был установлен у юго- 
восточного подкупольного пилона в пандан деревянной кафедре, стоящей 
у северо- восточного пилона 33. Конструкция киота была построена так, чтобы 
икона «с легкостью вставлялась и вынималась» из рамы 34. Можно предполо-
жить, что, когда образ покидал Исаакиевский собор для проведения молебнов 
в петербургских домах и больницах, место в киоте временно занимала другая 
Тихвинская икона, либо ее устанавливали рядом на аналое.

Об этой иконе достаточно подробно рассказано на страницах «Описания 
Исаакиевского собора». Авторы пишут, что «древностей в собственном смыс-
ле в Соборе нет. Есть некоторыя вещи начала прошлаго столетия, и вообще 
оставшиеся от прежнего Собора; но эти вещи кроме надписей никаких осо-
бенностей не представляют» 35. Среди перечисленных предметов — «писания  
довольно стараго» Тихвинская икона Богородицы в окладе со «стразами и ка-
меньями», пожертвованная в храм петербургским купцом Чаплиным. В книге 
приведена надпись на иконной доске, скрытая окладом: «Образъ Пресвятыя 
Богородицы мѣрою и подобiем противъ Чудотворнаго Образа Тихвинскiя 
писанъ 1765 года» 36.

Следует отметить, что о какой-либо надписи на иконе, установленной 
в Исаакиевском соборе 5 марта 1859 года, не упоминается ни в одном из 
источников, хотя икону без оклада видели многие — и прежняя «владетель-
ница» М. Д. Востокова, и служители собора, например, при смене окладов 
с серебряного на золотой. В «Описании Исаакиевского собора» указаны лишь 
размеры: «Мера иконы совершенно одинаковая с подлинною Иконою в городе 
Тихвине, т. е. 1 аршин 2 вершка длины и 14 вершков ширины» 37 (что равняется 
80,01 × 62,23 см).

31 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 26, 27.
Протоиерей Иоанн (Колоколов Иоанн Дмитриевич; 1799–1869) назначен настоятелем Исааки-
евского кафедрального собора 29 декабря 1860 года. Магистр богословия, переводчик святоот-
еческих сочинений. Педагог, член комитетов ряда учреждений Санкт- Петербургской епархии.
32 РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. Л. 31, 33.
Пуаро А. А. (1818–1892) — академик архитектуры Императорской Академии художеств (1854). 
Служил штатным архитектором Исаакиевского собора в 1858–1877 годах.
33 Там же. Л. 45.
34 Там же. Л. 28.
35 Серафимов В. И., Фомин М. И. Указ. соч. С. 95–96.
36 Там же. С. 97.
37 Там же. С. 95.



280

Кафедра Исаакиевского собора

В 1887 году пространство вокруг киота Тихвинской иконы Божией Ма-
тери было оформлено по проекту архитектора Максимилиана Егоровича 
Месмахера 38. Московским купцом Иваном Павловым сооружена площадка из 
белого с жилками итальянского мрамора и цоколем из черного бельгийского 
мрамора 39. Это цветовое сочетание повторило оформление стен и пилонов 
Исаакиевского собора: их большая часть облицована белым итальянским 
мрамором, имеющим чуть сероватый тон и слабо выраженный рисунок, 
а широкий плинт в нижней части цоколя стен и пилонов облицован аспидным 
сланцем. Использованный в киоте бельгийский мрамор схож с этим камнем 
глубоким черным цветом и отсутствием рисунка.

На мраморной площадке перед киотом бронзовых дел мастером Эмилием 
Генрихсеном было сооружено ограждение с бронзовыми позолоченными ба-
лясинами и двумя калитками («решетками на роликах»), которые в точности 
пов торяли оформление балюстрады главного иконостаса собора. Створки 
калиток украшены сквозным меандром, цветами, листьями и завитками 
аканта, пучками колосьев. В центре помещены головки херувимов с четырьмя 
крыльями.

У ступеней, ведущих к иконе, были подвешены кружки для пожертво-
ваний с надписями: «Доброхотна дателя любитъ Богъ». По обеим сторонам 
киота установили два массивных канделябра, украшенных каннелюрами, 
драпировками, цветами и листьями аканта. С внешней стороны балюстрады 
прикреплен широкий круглый подсвечник. Все бронзовые детали вызолочены. 
По контракту Э. Генрихсену было выплачено 2850 руб лей 40.

Строгое и благородное оформление киота и балюстрады удачно вписано 
в интерьер Исаакиевского собора. Золоченая бронза эффектно выделяется 
на фоне мраморной облицовки стен, которым присущи классицистические 
черты — ритмичность, четкость и строгая симметрия. Удачно найденные 
М. Е. Месмахером объем и архитектурное решение площадки перед киотом 
создало иллюзию закрытого пространства, часовни в храме, где каждый мог 
уединиться в молитве перед чудотворным образом Божией Матери.

В Исаакиевском соборе почитание Тихвинской иконы выразилось в соби-
рании и записи ее новых чудес. О фактах чудесных исцелений и покровительства  

38 Месмахер М. Е. (1842–1906) — архитектор, академик архитектуры (1872) и  профессор 
Императорской Академии художеств (1890). Служил штатным архитектором Исаакиевского 
собора в 1877–1888 годах. По его проектам проведены ремонтные и реставрационные работы 
в здании.
39 РГИА Ф. 502. Оп. 1. Д. 918. Л. 2, 5.
40 Там же. Л. 3, 11, 13, 14.



281

Шаповалова Елена Витальевна

Царицы Небесной повествуют несколько печатных изданий XIX  века.  
По хронологии выхода в свет это: «О святыне Исаакиевского кафедрального 
собора» (1860) 41; «Чудесное исцеление дочери Коллежского Советника деви-
цы Екатерины Левестам…» (1862) 42; «О чудотворно- явленной Тихвинской 
Иконе Божией Матери и о замечательных с нее списках…» (1864) 43; «Опи-
сание Исаакиевского собора в С.- Петербурге, составленное по официаль-
ным документам» протоиерея Василия Серафимова и М. И. Фомина (1865); 
«Сказание о чудотворной Тихвинской иконе Божией Матери, находящейся 
в Исаакиевском Кафедральном Соборе» протоиерея Алексия Сперанского 
(1898). Наиболее полно история чудесных исцелений по молитвам от ико-
ны представлена в последнем из перечисленных изданий. В нем рассказано 
о многочисленных чудесах, случившихся, когда икона еще находилась в доме 
М. Д. Востоковой, а также в Рождественской церкви на Песках. После переноса 
Тихвинской иконы Божией Матери в кафедральный Исаакиевский собор были 
официально «объявлены в известность» три случая, о которых исцеленные 
свидетельствовали «письменными заявлениями» 44.

Более полувека Исаакиевский собор был кафедральным храмом 
Российской империи. Революционные события 1917 года повлекли за со-
бой перестройку всех сфер общественной жизни, в том числе церковно- 
государственных отношений. Согласно Декрету «Об отделении церкви от 
государства и школы от церкви», имущество всех религиозных сообществ 
было национализировано. Религиозным общинам предоставили право за-
ключать договоры с Советами рабочих и крестьянских депутатов и получать 
в бесплатное пользование «народное достояние» — здания храмов со всем 
инвентарем для совершения богослужений и религиозных обрядов. Договор 
между церковной общиной Исаакиевского собора и местным районным Со-
ветом рабочих и крестьянских депутатов был заключен 21 декабря 1919 года. 
На протяжении девяти лет, до 1928 года, здание собора имело двой ное управ-
ление: государственное (Народный комиссариат просвещения) и церковной 

41 О святыне Исаакиевского кафедрального собора. СПб. : Синод. тип., 1860. 14 с.
42 Чудесное исцеление дочери коллежского советника девицы Екатерины Левестам, протестант-
ского исповедания, при иконе Тихвинской Божией Матери, в Исаакиевском соборе, в С.- Петер-
бурге, 1860 г. СПб. : тип. Деп. уделов, 1862. 36 с.
43 О чудотворно- явленной Тихвинской иконе Божией Матери и о замечательных с нее списках, 
с подробным изложением некоторых чудотворений, совершившихся пред ними со дня явления 
первой иконы, до настоящего времени. СПб. : Тип. Дома призрения малолетних бедных, 1864. 
[8], 153 с.
44 Серафимов В. И., Фомин М. И. Указ. соч. С. 95.



282

Кафедра Исаакиевского собора

общиной. По договору ответственность за состояние храма- памятника, его 
хозяйственное обеспечение и охрану ложилась на общину.

В 1920 году в Исаакиевском соборе произошло ограбление. В ночь с 30 на 
31 марта злоумышленники проникли внутрь через окно с северной стороны 
здания. Были похищены кресты из благородных металлов, «древняя позлащен-
ная панагия с частицами мощей различных святых», антиминс с илитоном из 
придела святой великомученицы Екатерины; из окладов икон вынуты драго-
ценные камни и сняты вотивные предметы 45. В списке украденных оказалась 
чтимая в соборе чудотворная Корсунская икона Божией Матери.

От злоумышленников пострадал оклад Тихвинской иконы Божией Мате-
ри. В документе, составленном на заседании Приходского совета, было указа-
но, что похищены «разноцветные камни: а) с чудотворного образа Тихвинской 
Божией Матери; б) с такой же иконы Божией Матери — копии» 46 (вероятно, 
имеется в виду икона 1765 года).

Первые послереволюционные годы были отмечены началом антирели-
гиозной политики Советской власти. Одним из этапов гонений на Русскую 
православную церковь стала конфискация имущества под предлогом сбора 
средств для борьбы с массовым голодом в Поволжье и других регионах страны. 
16 февраля 1922 года ВЦИК принял постановление (декрет) «Об изъятии цер-
ковных ценностей для реализации на помощь голодающим». Местные советы 
получили право изымать национализированные и переданные в пользование 
верующим богослужебные предметы из золота и серебра.

В Исаакиевском соборе ценности изымали в мае 1922 года, при этом 
присутствовали представители причта и приходского совета. Предметы 
описывали исходя из их материальной ценности, а не художественной или 
исторической: это были подсвечники, чаши, сосуды, напрестольные кресты, 
рипиды, евангелия, посох, ризы икон, панихидница, дарохранительницы 
из трех алтарей, рака с плащаницей. Всего из собора вывезли более трех 
пудов золота (более 49 кг), 138 пудов серебра (2260,53 кг), 796 драгоценных 
камней 47. Все предметы были сданы в Эрмитаж, а оттуда — в Горфинотдел; 
в Исаакиевском соборе было оставлено незначительное количество утвари 
для совершения богослужений в трех алтарях.

По причине своей очевидной ценности была изъята золотая риза Тихвин-
ской иконы Божией Матери. О великолепии и уникальности художественного 

45 РГИА. Ф. 502. Оп. 4. Д. 26. Л. 6.
46 Там же. 
47 ЦГА СПб. Ф. 56. Оп. 4. Д. 9. Л. 143.



283

Шаповалова Елена Витальевна

исполнения оклада говорит факт, что бóльшая часть из указанного количества 
конфискованных камней была именно из него: более 500 бриллиантов разной 
величины (от 1/32 до 3,5 каратов), а также 70 жемчужин и цветных камней 
(изумруды, сапфиры, рубины, аметисты, опалы, альмандрины, аквамарины, 
топазы, розовый турмалин) 48.

Оклад Тихвинской иконы Божией Матери бесследно исчез, но все-таки 
остается надежда, что он будет обнаружен в каком-либо музейном фонде или 
частном собрании. Благодаря надписи и клейму Ф. А. Верховцева провести 
идентификацию золотой ризы будет не сложно.

В 1928 году договор с приходом Исаакиевского собора был расторгнут. 
Причиной стало невыполнение его членами обязательств по содержанию 
и ремонту здания, что привело, в первую очередь, к разрушению внутреннего 
убранства. 18 июня 1828 года вышло постановление Президиума ВЦИК «О лик-
видации религиозной общины в Исаакиевском соборе и о предоставлении 
собора в исключительное пользование Главного управления научными, научно- 
художественными музейными учреждениями» 49. Актом от 17 июля 1928 года 
храм и все его имущество были переданы Управлению уполномоченного Нар-
компроса «в качестве музейного памятника», а предметы, не представлявшие 
историко- художественного значения, — в Госфонд для реализации 50.

В 1931 году был открыт «Государственный Антирелигиозный музей 
(бывший Исаакиевский собор)». Сохранившиеся в фондах музея фотографии 
дают представление о его первой экспозиции: вдоль стен и пилонов стояли 
фанерные щиты и перегородки с материалами антирелигиозной направлен-
ности. Мраморную площадку с киотом Тихвинской иконы Божией Матери 
закрыли высокими, стоящими вплотную друг к другу стендами, повествую-
щими о «Вселенной по толкованию церкви».

В 1937 году распоряжением Ленсовета был утвержден художественно- 
исторический профиль работы музея, что повлияло на его развитие в течение 
всех последующих десятилетий 51. Постепенно перестраивалась экспозиция, 
и объектом показа становился сам Исаакиевский собор как исторический 
и художественный памятник мирового значения 52. Уже в 1950–1960-х годах 

48 РГИА. Ф. 502. Оп. 4. Д. 47. Л. 47 об.
49 ЦГА СПб. Ф. 56. Оп. 4. Д. 11. Л. 314.
50 Там же. Л. 313.
51 Сессия Ленинградского Музейного Совета, посвященная Государственному музею бывшему 
Исаакиевскому собору. 2–3 марта 1937 г. Л.1937. С. 11.
52 См.: Голованова А. В. История Исаакиевского собора как отражение культурной политики 
государства: дис. … канд. культ. СПб., 2019. С. 118.



284

Кафедра Исаакиевского собора

в целевых установках разрабатываемых тематико- экспозиционных планов 
и методических разработок экскурсий собор представал единым художе-
ственным комплексом. Однако, по воспоминаниям сотрудников музея того 
времени, рассказ о Тихвинской иконе и киоте в обзорную экскурсию включен 
не был. Мраморная площадка не была скрыта от посетителей, но место иконы 
в центре киота пустовало.

В 2002 году в музее- памятнике проводилась комплексная реставрация, 
приуроченная к 300-летнему юбилею Санкт- Петербурга. Среди масштабных 
работ был очищен мрамор перед киотом, выполнена расчистка и реставрация 
его позолоченных элементов. В мае при подготовке к праздничному богослу-
жению, посвященному Дню города, Тихвинская икона Божией Матери была 
установлена в киот.

Икона с  1988  года числилась в  научно- вспомогательном фонде, 
в 2008 году поступила в основной фонд (ОФ-1264, КП-1212). Также в научно- 
вспомогательном фонде хранятся негативы с изображением Тихвинской 
иконы, датируемые 1963 годом.

Согласно внутримузейной документации, образ написан неизвестным 
художником, вероятно, в XVIII веке. Иконописец писал темперными красками 
по дереву. Иконная доска состоит из трех частей, скрепленных двумя горизон-
тальными врезными встречными шпонками и несколькими металлическими 
накладками- стяжками. Для полей и фона использовано золочение. В нижней 
части иконы — киноварная плохо читаемая надпись, где год указан от со-
творения мира буквами церковнославянского алфавита, что соответствует 
XVIII веку от Рождества Христова: «Об[…] Пр[…]т[…]ѧ […]ы М[…]рою 
И […]бием […]о[…] […]санъ ѧзс[…] года».

Нет достоверных, документально закрепленных сведений о том, является 
ли икона именно тем образом, который был передан в Исаакиевский собор, 
однако она всегда хранилась в здании и подходит размером к киоту.

На протяжении нескольких десятилетий Тихвинская икона была без-
молвным свидетелем истории храма — кафедрального собора столицы 
Российской империи, собора Петроградской автокефалии, кафедрального 
обновленческого собора, антирелигиозного музея. Современный статус Го-
сударственного музея дает возможность бережного сохранения уникального 
храма- памятника, изучения всех страниц летописи Исаакиевского собора, 
одной из которых является Тихвинская икона Божией Матери.



285

Шаповалова Елена Витальевна

Библиография
Архивные материалы:
1. Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 502. Оп. 1. Д. 918. 
Площадка перед образом тихвинской Божьей Матери. 1886–1888. 32 л.
2. РГИА. Ф. 502. Оп. 4. Д. 26. Дело об ограблении собора. 1920 г.
3. РГИА. Ф. 502. Оп. 4. Д. 47. Акты: художественно- технических совещаний, 
о реставрации собора, о счете денег, собранных во время богослужений, о ремонте, 
о сдаче ценностей в Эрмитаж и т. д. 1897–1924 гг.
4. РГИА. Ф. 796. Оп. 205. Д. 511. V. Исидор Никольский. 3. Материалы 
о старообрядцах. [Проект?] всеподданнейшего прошения неуст. лица об основаниях 
для воссоединения старообрядчества с православием и о передаче из Исакиевского 
собора в единоверческую церковь принадлежащей автору иконы тихвинской 
богоматери. Писарская копия. 1860-е гг. 27 л.
5. РГИА. Ф. 1311. Оп. 1. Д. 1861. О переданной в Исаакиевский Собор иконе 
Тихвинской Богоматери и о заготовлении для сей иконы бронзоваго кивота. 1859 г. 51 л.
6. Центральный государственный архив Санкт- Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 56. Оп. 4. 
Д. 9. Дело по наблюдению за деятельностью Исаакиевского кафедрального собора. 
1919–1923 гг. 204 л.
7. ЦГА СПб. Ф. 56. Оп. 4. Д. 11. Дело по наблюдению за деятельностью Исаакиевского 
кафедрального собора. 1927–1928 гг. 323 л.

Литература:
1. Бердников Я. И. Историко- статистическое описание первоклассного Тихвинского 
Богородицкого большого мужского монастыря, состоящего Новгородской епархии 
в городе Тихвине. СПб. : Типография департамента внешней торговли, 1859. [4], 136, 
XLI, [2] с.
2. Голованова А. В. История Исаакиевского собора как отражение культурной 
политики государства : дис. … канд. культ. СПб., 2019. С. 118.
3. Кириллин В. М. Сказание о Тихвинской иконе Богоматери «Одигитрия». М., 2007. 
С. 312.
4. Климкова А. А., Маханько М. А. Одигитрия // Православная энциклопедия. Т. 52. 
М., 2018. С. 419–430.
5. Майоров Р. А. Единоверие и лидер его соединенческого направления второй 
половины XIX века священник Иоанн Верховский: дис. … канд. ист. наук. М., 2008.
6. О святыне Исаакиевского кафедрального собора. СПб. : Синод.  тип., 1860. 14 с.
7. О чудотворно- явленной Тихвинской иконе Божией Матери и о замечательных 
с нее списках, с подробным изложением некоторых чудотворений, совершившихся 
пред ними со дня явления первой иконы, до настоящего времени. СПб. : Тип. Дома 
призрения малолет. бедных, 1864. [8], 153 с.



286

Кафедра Исаакиевского собора

8. Описание документов и дел, хранящихся в архиве Святейшего 
Правительствующего Синода. Том II. Первая часть (1722 г.). СПб., 1879. 476 с.
9. Серафимов В. И., Фомин М. И. Описание Исаакиевского собора в С.- Петербурге, 
составленное по официальным документам. С приложением четырех рисунков 
Собора, плана его и портрета архитектора де- Монтферранда, литографированных  
на камне / сост. и изд. Исаакиевского собора свящ. В. Серафимов, смотритель 
М. Фомин. СПб. : Типография Ком. Имп. Ак. Худ. Гогенфельдена и Ко, 1865. [6],  
102 (первая пагинация), 91 (вторая пагинация), [6] с.
10. Сперанский А. И. Сказание о чудотворной Тихвинской иконе Божией Матери, 
находящейся в Исаакиевском кафедральном соборе. СПб. : Изд. С.-Петерб.  
православ. Исаакиевского братства, типо-литография  
М. П. Фроловой, 1898. 31 с.
11. Чудесное исцеление дочери коллежского советника девицы Екатерины 
Левестам, протестантского исповедания, при иконе Тихвинской Божией Матери, 
в Исаакиевском соборе, в С.- Петербурге, 1860 г. СПб. : Тип. Деп. уделов, 1862. 36 с.



Для заметок

Для заметок



Для заметок

Для заметок





290

Ил. 1. Портрет епископа 
Дмитровского Серафима 
(Звездинского) работы художника 
Ф. А. Корытцева 
Дмитровский уезд, с. Костино  
1920-е (копия)
Музей-заповедник «Дмитровский 
кремль» МЗДК КП НВФ 2242

Ил. 2. Дом-музей сщмч. Серафима 
(Звездинского), епископа 
Дмитровского
Дмитров, 2018
Фотография автора

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



291

Ил. 3. Портрет Параскевы 
Матиешиной 
Дмитров, 1920-е (копия)
Музей-заповедник «Дмитровский 
кремль» МЗДК КП ЭФ 993

Ил. 4. Перенесение мощей 
преподобноисповедницы Параскевы 
(Матиешиной) в Спасо-Влахернский 
монастырь села Деденево
На фото изображен В. Н. Щелкачев
Дмитров, 2001 (копия)
Музей-заповедник «Дмитровский 
кремль» МЗДК КП ЭФ 995

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



292

Ил. 5. Матушка Параскева Матиешина с ученицами  
Дмитров, 1920-е (копия)
Музей-заповедник «Дмитровский кремль» МЗДК КП ЭФ 992

Ил. 6. 50-летие хора, созданного Параскевой Матиешиной
Дмитров, 1969 (копия)
Музей-заповедник «Дмитровский кремль» МЗДК КП ЭФ 997

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



293

Ил. 8. Выставка «История хора “Птички-певуньи”. 
Сохранение традиции»
Дмитров, 2021
Фотография автора

Ил. 7. Первый концерт детского хора «Птички-певуньи»  
в пасхальные дни 
Дмитров, 30 апреля 2022 года
Фотография автора

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



294

Ил. 9. Церковно-певческий сборник. Том I. СПб. : Синодальная 
типография, 1900 
По верхнему краю титульного листа подпись чернилами: 
«Собственость Параскевы Матiешиной»
Дар протоиерея Владимира Попкова музею-заповеднику 
«Дмитровский кремль» 

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



295

Ил. 10. Казанская церковь в селе Подлипичье 
Рисунок Серафима (Звездинского)
Начало 1920-х
Музей-заповедник «Дмитровский кремль» МЗДК КП ЭФ 770

Ил. 11. Хор Введенской церкви на праздник Святой Троицы 
Справа — Е. Б. Вашкевич, регент хора
Дмитров, 2004 
Фотография автора

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



296

Ил. 12. Петр Глухов играет на фисгармонии
Дмитров, 1938
Фотография из семейного альбома Е. Б. Вашкевич

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



297

Ил. 13. Икона. Cвященномученик Серафим (Звездинский) 
Копия иконы с 2014 года находится в домовой церкви сщмч. Серафима 
(Звездинского)  
Изображение из открытых источников

Иллюстрации к статье Е. М. Бодровой 



298

Иллюстрации к статье В. В. Герасимова

Ил. 1. Исаакиевский собор. Северный придел во имя святого благоверного князя 
Александра Невского. Фронтон иконостаса украшает скульптурная композиция  
Н. С. Пименова «Преображение»
2021
Фотография автора



299

Ил. 2. Исаакиевский собор. Южный придел во имя святой великомученицы 
Екатерины Фронтон иконостаса украшает скульптурная композиция  

Н. С. Пименова «Воскресение»
2021

Фотография автора

Иллюстрации к статье В. В. Герасимова



300

Ил. 3. Институт повышения производительности труда  
(бывший дом гр. Н. А. Кушелева-Безбородко). Проект приспособления 
и пере планировки здания. План 2-го этажа с экспликацией помещений 
Метеорологическая камера — бывшая Пименовская галерея. 1928
ЦГАНТД СПб



301

Ил. 4. Бывший дом графа Н. А. Кушелева-Безбородко
Пименов ский зал. Вид на скульптурную композицию «Преображение» 
1920-е
ГМИ СПб



302

Ил. 5. Акт осмотра художественных произведений в бывшем доме  
кн. Юрьевской от 21 февраля 1927
НИМ РАХ

Иллюстрации к статье В. В. Герасимова



303

Ил. 7. Мастерская монументальной живописи в здании Академии 
художеств в Санкт- Петербурге. Скульптурная композиция 
«Воскресение». 2021
Фотография А. А. Шахановой

Ил. 6. Мастерская 
монументальной живописи 
в здании Академии художеств 
в Санкт- Петербурге 
Скульптурная композиция 
«Преображение». 2021
Фотография А. А. Шахановой

Иллюстрации к статье В. В. Герасимова



304

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 

Ил. 1. П. Д. Корин. Фотография. 1928
Государственный музей Палехского искусства
Инв. ДК 56 Ф



305

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 

Ил. 2. П. Д. Корин
Митрополит Сергий. 1937
Холст, масло
Государственная Третьяковская галерея. Инв. ЖС-570

Ил. 3. Митрополит Сергий (Страгородский). 1941 
Фотография из журнала «Life»



306

Ил. 5. Иеромонах Феодор 
(Богоявленский)
Фотография из открытых 
источников

Ил. 4. П. Д. Корин
Молодой монах — отец Федор
1932
Холст, масло
Государственная Третьяковская 
галерея. Инв. ЖС-563

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



307

Ил. 6. П. Д. Корин
Иеромонах и епископ. 1935
Холст, масло
Государственная Третьяковская 
галерея
Инв. ЖС-564

Ил. 7. Епископ Антонин 
(Грановский) и представители 
«Помгола» в первом выпуске 
«Кино-Правды», посвященном 
голоду и изъятию церковных 
ценностей. Кадр из 
видеохроники. 1922
Изображение из открытых 
источников

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



308

Ил. 8. П. Д. Корин
Отец Сергий Успенский младший
1931
Холст, масло 
Государственная Третьяковская 
галерея
Инв. ЖС-575

Ил. 9. Протоиерей Сергий 
(Успенский)
1937
Фотография из открытых 
источников

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



309

Ил. 10. П. Д. Корин 
Схиигумения. 1935
Холст, масло
Государственная Третьяковская галерея
Инв. ЖС-567

Ил. 11. Схиигумения Фамарь
Фотография из открытых источников

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



310

Ил. 12. П. Д. Корин
Слепой. 1931
Холст, масло
Государственная Третьяковская 
галерея
Инв. ЖС-577
 

Ил. 13. П. Д. Корин
Нищий. 1933
Холст, масло
Государственная Третьяковская 
галерея
Инв. ЖС-568

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



311

Ил. 14. П. Д. Корин
Старинный сказ. 1943
Холст, масло
Государственная Третьяковская галерея
Инв. 26726

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



312

Ил. 15. П. Д. Корин
Схимник. Отец Агафон. 1932
Холст, масло
Государственная Третьяковская галерея
Инв. ЖС-827

Ил. 16. Схиархимандрит Игнатий (в миру — Александр 
Александрович Лебедев; в мантии — Агафон)
Фотография из открытых источников

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



313

Ил. 17. П. Д. Корин
Реквием. 1935–1959
Бумага, гуашь, темпера
Государственная Третьяковская галерея
Инв. РС-2324

Иллюстрации к статье А. В. Елкина 



314

Ил. 1. Протоиерей Иоанн Богоявленский, епископ Иоанн Булин и протоиерей 
Кирилл Зайц во время пастырского съезда в Печерском Успенском монастыре
Август 1930 года
Частное собрание

Иллюстрации к статье А. Н. Клеменьтьева 



315

Иллюстрации к статье А. Н. Клеменьтьева

Ил. 2. На восьмом Съезде РСХД в Montfort-l’Amaury. 
Слева направо сидят: Лев Александрович Зандер, диакон Лев Николаевич 
Липеровский, иеродиакон Вениамин (Петухов), епископ Печерский Иоанн 
(Булин), протоиерей Сергий Иванович Четвериков, протоиерей Иоанн Яковлевич 
Богоявленский. За протоиереем С. И. Четвериковым стоит будущий св. мученик 
Иван Аркадьевич Лаговский
1929
Фотография Л. А. Зандера
Частное собрание



316

Иллюстрации к статье А. В. Корниловой 

Ил. 1. М. В. Тепнина. Фотография
Конец 1930-х — начало 1940-х
Частное собрание



317

Иллюстрации к статье А. В. Корниловой 

Ил. 2. М. В. Тепнина. Тюремная фотография
Апрель 1946 года
Фотография из открытых источников



318

Ил. 1–2. Евангелие. Петроград. 1916
На титульном листе сохранилась дарственная надпись, сделанная 21 апреля 1922 
года рукой священномученика Вениамина
Личный архив благочинного Няндомского округа, протоиерея храма святых Зосимы, 
Савватия и Германа Соловецких чудотворцев О. Ежова

Иллюстрации к статье Е. В. Кузнецовой



319

Ил. 3. Митрополит Петроградский и 
Гдовский Вениамин на родине
Фрагмент фотографии (копия)
Около 1912
Краеведческий музей «Дом Няна»

Ил. 4. Нименгский погост  
Фотография. Около 1907
Дар В. А. Каменской 
Краеведческий музей «Дом Няна»

Иллюстрации к статье Е. В. Кузнецовой



320

Иллюстрации к статье Е. В. Кузнецовой

Ил. 5. Архивная справка из метрики о рождении В. П. Казанского
Государственный архив Архангельской области (ГААО)  
Ф. 29. Оп. 42. Д. 311. Л. 114 об. — 115 (копия)
Краеведческий музей «Дом Няна»

Ил. 6–7. Кенотаф, плита и крест у Преображенского храма в память  
о П. И. Казанском. 2018
Краеведческий музей «Дом Няна»



321

Иллюстрации к статье Е. В. Кузнецовой

Ил. 8. Туристический 
маршрут «Попов бор»
2022
Краеведческий музей  
«Дом Няна»

Ил. 9. Крестный ход
2022
Краеведческий музей  
«Дом Няна»



322

Иллюстрации к статье И. В. Любченко 

Ил. 1. Крест келейный митрополита 
Тобольского и Сибирского Корнилия
1672
Серебро, кипарис
Тобольский историко-архитектурный 
музей-заповедник

Ил. 2. Крест келейный митрополита 
Тобольского и Сибирского Корнилия
1672
Резьба, золочение
Тобольский историко-архитектурный 
музей-заповедник



323

Иллюстрации к статье И. В. Любченко 

Ил. 3. Митра 
митрополита Тобольского 
и Сибирского Корнилия
1666
Серебро, парча, рубины, 
сапфир, жемчуг речной
Тобольский историко-
архитектурный музей-
заповедник 

Ил. 4. Митра 
митрополита Тобольского 
и Сибирского Корнилия
1666
Серебро, парча, рубины, 
сапфир, жемчуг речной
Тобольский историко-
архитектурный музей-
заповедник 



324

Иллюстрации к статье Д. Ю. Медвинского 

Ил. 1. Юрий Петрович Новицкий 
Фотография
Около 1917(?)
Фотография из открытых 
источников

Ил. 2. Икона. Мученик Юрий 
Новицкий
Иллюстрация из книги: 
Синодик гонимых, умученных, 
в узах невинно пострадавших 
православных священно-, 
церковнослужителей, 
монашествующих и мирян 
Северо-Запада России. 
СПб. : Князь-Владимирский собор, 
2017. С. 68



325

Иллюстрации к статье Д. Ю. Медвинского 

Ил. 3. Ксения Георгиевна Колосова
Фотография из книги: Коняев Н. М. «Святой профессор».  
Книга о мученике Юрии Петровиче Новицком. М. : Русь, 2008. 
С. 164.

Ил. 4. Юрий Иванович Колосов 
Фотография из открытых источников



326

Иллюстрации к статье Т. В.       Михайленко 

Ил. 1. Икона Священномученика Философа Орнатского  
с сыновьями в храме преподобномученика Андрея Критского, 
подворье Константино-Еленинского монастыря
Справа: настоятельница Константино-Еленинского монастыря, 
игумения Илариона (Феоктистова), иконописец Татьяна 
Михайленко. Слева: рядом с иконой писатель, агиограф Валерий 
Филимонов и иконописец Вячеслав Михайленко. 2018
Фотография Л. Кудряшовой

Ил. 2. Эскизные опыты к иконе Спаситель (оплечный). 2022
Фотография из собрания автора



327

Иллюстрации к статье Т. В.       Михайленко 

Ил. 3. Работа над иконографией лика 
священномученика Вениамина. 2022
Фотография автора 

Ил. 4. Эскизный проект иконы 
священномученика Вениамина в работе. 2022
Фотография автора

Ил. 5. Икона. Священномученик Вениамин, 
митрополит Петроградский
Иконописцы В. А. Михалейнко, 
Т. В. Михайленко
Липа, дуб (шпонки); золочение, яичная  
темпера, минеральные пигменты
Храм прпмч. Андрея Критского, подворье 
Константино-Еленинского монастыря. 2022
Фотография автора



328

Иллюстрации к статье Л. И. Николаевой

Ил. 1. Вахрамеев А. И. После дождя. Из серии «Типы и сцены. 
1917–1921». Бумага, графитный карандаш
ЦГАЛИ СПб. Ф. 101. Оп. 1. Д. 37. Л. 4

Ил. 2. Вахрамеев А. И. Приценивается. Из серии «Типы и сцены.  
1917–1921». Бумага, графитный карандаш, акварель 
ЦГАЛИ СПб. Ф. 101. Оп. 1. Д. 37. Л. 8



329

Иллюстрации к статье Л. И. Николаевой

Ил. 3. Вахрамеев А. И. Типы. 1921.  
Из серии «Типы и сцены. 1917–1921»
Графитный карандаш, акварель
ЦГАЛИ СПб. Ф. 101. Оп. 1. Д. 37. Л. 14

Ил. 4. Акт от 2 марта 1924 года  
о месте хранения Архива 
Александро-Невской Лавры  
и назначении ответственного  
за его сохранность 
ЦГАЛИ СПб. Ф. 32. Оп. 1. Д. 8. Л. 7



330

Иллюстрации к статье К. П. Обозного

Ил. 1–2. Митрополит Виленский  
и Литовский Сергий (Воскресенский) 
Экзарх Прибалтики (1897–1944)
Приблизительно 1942–1943 годы
Из собрания автора

Ил. 3. Протоиерей Иоанн Легкий 
Благочинный Гдовского округа  
в 1941–1943-х
До 1959 (?)
Из собрания автора



331

Иллюстрации к статье К. П. Обозного

Ил. 4. Священник Ливерий 
Аркадьевич Воронов
Следственная фотография
1944
Из собрания автора

Ил. 5. Обложка издания 
Псковской Миссии 
«Православный Христианин» 
№ 2/3 1942 года. В центре 
изображение Свят. Патриарха 
Московского Тихона и 
священномученика Вениамина, 
митрополита Петроградского  
и Гдовского
Из собрания автора



332

Иллюстрации к статье Н. В. Пивоваровой

Ил. 1. Плащаница «Положение во гроб»
Москва, начало XV века
Камка, золотные, серебряные  
и шелковые нити; шитье
Из ризницы Кирилло-Белозерского монастыря 
Государственный Русский музей

Ил. 2. Пелена «Святой апостол Петр» 
XV век
Холст, золотные, серебряные  
и шелковые нити; шитье
Из ризницы Александро-Свирского монастыря
Государственный Русский музей 



333

Иллюстрации к статье Н. В. Пивоваровой

Ил. 3. Потир
Новгород, 1574
Серебро; ковка, резьба, гравировка, 
золочение
Из ризницы Тихвинского Успенского 
монастыря
Государственный Русский музей 

Ил. 4. Икона «Воскресение — 
Сошествие во ад»
Вторая половина XVII века 
Дерево, левкас, серебро; 
темпера, чеканка 
Из ризницы Соловецкого 
монастыря
Государственный Русский музей



334

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской 

Ил. 1. Вениамин, митрополит Петроградский и Гдовский. Фотограф В. К. Булла
1918 
Фотография из книги: Дамаскин (Орловский), архимандрит. Житие священномуче-
ника Вениамина (Казанского), митрополита Петроградского и Гдовского, и иже  
с ним пострадавших… Козельск : Введенский ставропигиальный мужской монастырь 
Оптина пустынь, 2019. С. 12



335

Ил. 2. Икона. Священномученик Вениамин, митрополит Петроградский и Гдовский, 
в житии. Иконописец Е. П. Семенова. 2017
Князь-Владимирский собор, Санкт-Петербург 

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской



336

Ил. 3. Петроградский процесс по делу «Об изъятии церковных ценностей». Судебное 
заседание 5 июля 1922 г. в помещении бывшего Дворянского собрания

Фотография из книги: Синодик гонимых, умученных, в узах невинно пострадавших 
православных священно-, церковнослужителей, монашествующих и мирян Северо- 
Запада России. СПб. : Князь- Владимирский собор, 2017. С. 473 

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской 



337

1 ряд, справа налево: 1. настоятель 
Троице- Измайловского собора про-
тоиерей Михаил Павлович Чельцов;  
2. настоятель Исаакиевского собора 
протоиерей Леонид Константинович 
Богоявленский; 3. Абдалов Сергей 
Георгиевич, персидский подданный, 
торговец; 4. епископ Кронштадтский 
Венедикт (Плотников Виктор Васи-
льевич); 5. митрополит Петроградский 
Вениамин (Казанский Василий Павло-
вич); 6. настоятель Казанского собора 
протоиерей Николай Кириллович Чу-
ков (впоследствии митрополит Ленин-
градский Григорий); 7. Юрий Петрович 
Новицкий, профессор Университета, 
председатель Правления Общества пра-
вославных приходов.
2 ряд, справа налево: 1. Елачич Нико-
лай Александрович, секретарь Прав-
ления Общества православных прихо-
дов; 2. Иван Михайлович Ковшаров, 
юрисконсульт Александро- Невской 
лавры; 4. протоиерей Михаил Фео-
дорович Союзов, настоятель Князь- 
Владимирского собора (?); 5. архиман-
дрит Сергий (Шеин), настоятель церкви 
подворья Троице- Сергиевой лавры;  
6. Парийский Лев Николаевич, секре-
тарь митрополита Вениамина; 7. Дми-
трий Фролович Огнев, юрист, член 
Правления Общества православных 
приходов; 8. Владимир Николаевич 
Бенешевич, доктор церковного права, 
профессор- византинист; 10. иерей Сте-
фан Зенкевич, священник Исаакиевско-
го собора, член Правления Общества 
православных приходов, впоследствии 
епископ Рыбинский Сергий; 11. про-
тоиерей Феодор Григорьевич Тюменев.
3 ряд, справа налево: 3. протои-

ерей Василий Акимов, настоятель Покровской Коломенской церкви (?); 5. про-
тоиерей Анатолий Толстопятов, настоятель консерваторской церкви Рожде-
ства Богородицы, впоследствии архиепископ Молотовский и  Соликамский 
Александр; 6. иерей Иоанн Орнатский, священник Иоанновского монастыря;  
9. Павел Михайлович Чельцов; 10. Сергей Михайлович Ляпунов, профессор  
консерватории.

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской



338

Ил. 4. Новицкий Юрий Петрович
Около 1917
Фотография из открытых 
источников

Ил. 5. Икона. Мученик Юрий 
Новицкий
Иллюстрация из книги: Синодик 
гонимых, умученных, в узах невинно 
пострадавших православных… С. 68

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской 



339

Ил. 6. Протоиерей Михаил Павлович 
Чельцов. Около 1917
Фотография из открытых источников

Ил. 7. Икона. Священномученик 
протоиерей Михаил Чельцов
Иллюстрация из книги: Синодик 
гонимых, умученных, в узах невинно 
пострадавших православных… С. 59

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской



340

Ил. 8. Протоиерей Михаил 
Феодорович Союзов. 1912
ЦГАКФФД СПб Е10054

Ил. 9. Икона. Священноисповедник 
протоиерей Михаил Союзов
Иконописец Н. М. Зельцер. 2022
Князь-Владимирский собор, Санкт-
Петербург

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской 



341

Ил. 10. Протоиерей Николай Чуков. 1920-е
Фотография из открытых источников

Иллюстрации к статье протоиерея В. С. Сорокина и Е. М. Карловской



342

Ил. 1. Барельеф «Усекновение главы Иоанна Крестителя»  
на престоле Царскосельской католической церкви  
Фотограф Н. А. Успенский. 1938
Негатив ГМГС, фотография с официального медиапортала 
Государственного музея городской скульптуры

Иллюстрации к статье В. М. Белковской



343

Иллюстрации к статье В. М. Белковской

Ил. 2. Бронзовая таблица с утраченного надгробия Ю. Литты
Фотография автора



344

Ил. 1. Иверская икона Божией 
Матери
Иверский монастырь, Афон, 
Греция
Фотография из открытых 
источников

Ил. 2. Иверская икона Божией 
Матери. Фрагмент
Фотография из открытых 
источников

Иллюстрации к статье Г. Х. Панайотова



345

Ил. 3. Коллаж. Иверские иконы Божией Матери, написанные в Пантелеймоновском 
монастыре на Афоне в конце XIX — начале XX века
Изображения из открытых источников

Иллюстрации к статье Г. Х. Панайотова



346

Ил. 4а. Иеромонах Лука
Монастырь Ксенофонт, Афон, Греция
Фотография из открытых источников

Ил. 4б. Иеромонах Лука за работой
Монастырь Ксенофонт, Афон, Греция
Фотография из открытых источников

Иллюстрации к статье Г. Х. Панайотова



347

Ил. 5. Иверская икона Божией Матери  
в часовне у Воскресенских ворот в Москве
Фотография из открытых источников

Ил. 6. Фотография интерьера часовни-
музея. Фотограф В. Н. Полонский
Иллюстрация из журнала: Русский 
Паломник. 1908
*Фотография отредактирована 
автором статьи, с целью выровнять 
перспективные искажения оригинала

Иллюстрации к статье Г. Х. Панайотова



348

Иллюстрации к статье Г. Х. Панайотова

Ил. 7. Г. Х. Панайотов. Прорись и сопроводительная информация к написанию 
Иверской иконы для Часовни-ризницы



349

Иллюстрации к статье Г. Х. Панайотова

Ил. 8. Иверская икона Божией Матери
Иконописец Г. Х. Панайотов. 2020
Фотограф Е. В. Горох, Государственный музей «Исаакиевский собор»



350

Иллюстрации к статье Н. Ю. Толмачевой

Ил. 1. В. А. Шрейбер. Парадная золотая утварь для Исаакиевского собора. 
Золоченые чаши для освящения воды и большое Евангелие для главного придела 
Исаакиевского собора
Иллюстрация из журнала: Зодчий. 1901. № 2. С. 24



351

Иллюстрации к статье Н. Ю. Толмачевой

Ил. 2. В. А. Шрейбер. Рисунки парадной утвари для Исаакиевского собора. 
Крепила для большого и для малых алтарей. Блюдо для архиерейского служения. 
Купель для малых алтарей. Кадило. 1853
Иллюстрация из журнала: Зодчий. 1901. № 10. С. 142



Государственный музей-памятник
«Исаакиевский собор»

Сборник статей по материалам  
Всероссийской научно-практической конференции

«СВЕТИЛЬНИК ВСЕСВЕТЛЫЙ 

ВО ГРАДЕ СВЯТАГО ПЕТРА ЯВИЛСЯ ЕСИ…»

К 100-летию духовного подвига священномученика Вениамина,  
митрополита Петроградского и Гдовского

Составители: А. В. Голованова, В. В. Хорина
Редакция, коррекция: Н. И. Лебединская, А. И. Масалева

Макет, верстка: А. А. Иванов

В оформлении обложки использован портрет митрополита Петроградского  
и Гдовского Вениамина (Казанского). Художник Н. А. Протопопов. 

Начало 1950-х. Портретный зал Митрополичьего корпуса Александро-Невской лавры

ISBN

Подписано в печать с оригинал-макета ..2024
Формат 60 × 84/16. Печать офсетная

Тираж экз. Заказ №

Отпечатано 
Адрес типографии




